
Sotto lo sguardo di

So
tto

 lo
 sg

ua
rd

o 
di

RUGGERO

RU
G

G
ER

O

Un sovrano, un regno, una città del Mediterraneo medievale

Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù

a cura di 
Francesco Paolo Tocco

To
cc

o



Le iniziative del Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù, ivi comprese quelle 
editoriali, sono promosse, sviluppate e coordinate a livello scientifico da un Comi-
tato composto da Fulvio Delle Donne, Giuseppe Mandalà, Annick Peters-Custot, 
Kordula Wolf e Francesco Paolo Tocco, delegato del Dipartimento di Scienze Co-
gnitive, Psicologiche, Pedagogiche e degli Studi Culturali (Cospecs) dell’Università 
degli Studi di Messina, convenzionato col Centro Studi. I componenti del comi-
tato scientifico, inoltre, valutano e controllano preventivamente la qualità delle 
pubblicazioni.

Gli aspetti organizzativi, gestionali ed economici, nonché il coordinamento a li-
vello operativo delle attività del Centro Studi, sono demandati a un Comitato di 
gestione composto dal Sindaco del Comune di Cefalù, dall’Assessore alle Politiche 
culturali, dal Presidente del Consiglio di Biblioteca e dal delegato del Dipartimen-
to Cospecs dell’Università degli Studi di Messina.

Il curatore del volume tiene in modo particolare ad esprimere il suo sentito rin-
graziamento alla dottoressa Chiara Sciarroni per l’impegno da lei profuso nella 
fase redazionale.

In copertina: mosaico raffigurante Ruggero II incoronato da Cristo. 
S. Maria dell’Ammiraglio (chiesa della Martorana), Palermo.



Sotto lo sguardo di Ruggero  
Un sovrano, un regno, una città

del Mediterraneo medievale

Atti del Convegno Internazionale di Studi
(Cefalù, 29 febbraio - 1 marzo 2020)

a cura di  
Francesco Paolo Tocco

Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù



Sotto lo sguardo di Ruggero : Un sovrano, un regno, una città del Mediterraneo medievale / a cura di 
Francesco Paolo Tocco. - Cefalù: Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù, 2022. - xxx p. ; xx cm. 

ISBN: 978-88-94556-20-9

© 2022 Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù
Comune di Cefalù
Corso Ruggero, 139 - 90015 Cefalù (PA)
www.comune.cefalu.pa.it

Published in Italy
Prima edizione: febbraio 2022

Sono vietate riproduzioni e duplicazione delle immagini contenute nel presente volume con qualsiasi 
mezzo, tecnica o procedimento.



5

Prefazioni

Rosario Lapunzina
Sindaco della Città di Cefalù .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 7
Vincenzo Garbo
Assessore alle Politiche Culturali della Città di Cefalù .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 11
Giuseppe Saja
Presidente della Biblioteca Comunale della Città di Cefalù
Significato di un convegno .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 15

Il sovrano

Francesco Paolo Tocco
Ruggero chi? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 23
Fulvio Delle Donne
Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: 
narrazioni, problemi, significati .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 39
Angela Lamanna
L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’Ordo A.. . . . . . 	 53
† Jean-Marie Martin
Ruggero II: un sovrano polisemico? .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 65
Annick Peters-Custot
Ruggero II, un re imperiale? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 83
Kordula Wolf
Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore 
e armonizzatore: alcune osservazioni sulla visione 
orientalistica di Michele Amari.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	101
Francesco Panarelli
Riflessioni sulla presenza di Ruggero II 
nei testi agiografici meridionali. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	123

INDICE



6

Il regno

Riccardo Berardi
Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante 
l’età di Ruggero II. Un modello per il nuovo Regno di Sicilia?.. . . . . . 	141
Carmelina Urso
La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia .. . . . . . . . . . . 	169
Noelia Silva Santa Cruz
La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de 
aculturación en el Mediterráneo .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	187
Laura Rodríguez Peinado
La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda:
reflexiones para su estudio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	211

Cefalù. La città del riposo negato

Antonio Franco
Note su Cefalù islamica .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	231
Bruno Figliuolo
Le relazioni tra Cefalù e le città campane 
della costa in età normanna .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	239
Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo
I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce 
delle recenti scoperte archeologiche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	265
† Juan Carlos Ruiz Souza
Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional .. . . . . . . 	293
Ruggero Longo - Francesco Capitummino
Frammenti ruggeriani. 
Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	323
Vincenzo Garbo
Ruggero II sovrano attuale in ogni tempo. 
Note a margine della tradizione cefaludese di commemorare 
l’anniversario della morte del sovrano il 28 febbraio di ogni anno . . . 	379



7

Con viva soddisfazione ho il privilegio di presentare gli Atti del 
Convegno internazionale di studi “Sotto lo sguardo di Ruggero”, svol-
tosi a Cefalù il 29 febbraio e il primo marzo 2020, con il quale si 
sono inaugurate le attività del “Centro Studi Ruggero II - Città di 
Cefalù” che, nato dalla collaborazione tra il Comune di Cefalù e il 
Dipartimento di Scienze Cognitive, Psicologiche, Pedagogiche e de-
gli Studi Culturali (COSPECS) dell’Università di Messina, è aperto 
alle altre prestigiose realtà accademiche e di studi che ne vorranno 
condividere le finalità. 

Sono onorato del fatto che studiosi di chiara fama, provenienti 
da importanti Istituzioni accademiche italiane, francesi, spagnole, 
inglesi, tedesche abbiano deciso di impreziosire con i loro interven-
ti, raccolti in questi Atti e messi gratuitamente a disposizione della 
comunità scientifica internazionale, un convegno che si è rivelato 
uno dei più importanti momenti culturali dell’anno, contribuendo a 
disvelare importanti aspetti di un’epoca tra le più affascinanti dell’in-
tera storia dell’umanità. 

Senza Ruggero II la Sicilia non sarebbe stata quel faro di luce 
che smentisce l’idea del Medioevo come epoca buia; senza il fonda-
tore del Regno di Sicilia, la nostra terra non sarebbe stata fucina di 
intellettuali e luogo di civiltà e progresso per il mondo intero; sen-
za l’Altavilla, la Sicilia non avrebbe sperimentato quel sincretismo 
culturale reso emblematico nell’originalissimo stile arabo-bizanti-
no-normanno che, dal 2015, è Patrimonio dell’Umanità UNESCO; 
senza il nonno dello Stupor Mundi la nostra isola non sarebbe stata 
esempio di una convivenza possibile ma ancora non realizzabile in 

Città di Cefalù



8

molte parti del mondo; senza Re Ruggero Cefalù non sarebbe la 
‘Perla del Tirreno’, la città d’arte e di cultura e meta turistica di livel-
lo internazionale che tutto il mondo conosce e apprezza. 

Ecco perché abbiamo voluto dedicare il Convegno inaugurale del 
centro studi al gran Re normanno del quale il Centro stesso porta il 
nome. 

Assecondando questa impostazione, le iniziative del centro mi-
rano anche ad indirizzare il sapere storico verso lo sviluppo e il 
mantenimento delle tradizioni in qualche modo legate alla figura 
di Ruggero II e al suo mondo nonché alle risonanze letterarie, alle 
prospettive culturali e filosofiche e, più in generale, a tutti gli am-
biti di sapere connessi a questo mondo, in modo tale da accrescere 
la funzione catalizzatrice e patrocinatrice della dimensione culturale 
della città di Cefalù.

Il Comune di Cefalù e il Centro Studi si propongono di diffon-
dere e divulgare nel senso più alto del termine, presso scuole, for-
matori, ma anche semplici cittadini, i risultati e le consapevolezze 
frutto della loro attività, nella convinzione che non debbano darsi 
fratture nella catena della conoscenza. Perché ciò avvenga, la ricer-
ca scientifica deve rimanere in formativo dialogo con ogni com-
ponente della società, favorendo in primo luogo la crescita critica 
e consapevole delle giovani menti, senza comunque mai dimenti-
care il resto della società in tempi come i nostri nei quali questa 
esigenza di continua formazione critica sembra essere ancora più 
necessaria che nel passato. 

Desidero rivolgere il mio sincero plauso per l’ottima riuscita della 
prima edizione del convegno e per l’elevata qualità delle relazioni 
raccolte in questo volume, a tutti coloro che, a vario titolo, hanno 
lavorato per la realizzazione del Centro Studi e della presente Confe-
renza. Desidero citare, in particolare, il Prof. Francesco Paolo Tocco 
dell’Università di Messina, Coordinatore del Comitato scientifico 
del Centro Studi, il Prof. Giuseppe Saja, Presidente del Consiglio 
di Biblioteca della Biblioteca Comunale di Cefalù, fondata cinque 
anni fa e della quale il Centro Studi costituisce, per così dire, una fi-
liazione e il Prof. Vincenzo Garbo, Assessore alle Politiche Culturali 
del Comune di Cefalù che ha lavorato in prima persona affinché il 



9

sogno della fondazione di una Biblioteca comunale e di un Centro 
studi internazionale diventasse realtà. 

Nel porgere un sincero grazie agli illustri relatori e tutti coloro 
che hanno preso parte ai lavori, esprimo la certezza che il Convegno 
inaugurale del “Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù” rappre-
senta un appuntamento di alto valore culturale e formativo non solo 
per la conoscenza del passato ma anche per la maturazione di una 
piena consapevolezza del presente e la costruzione di un futuro di 
pace e di prosperità per il mondo intero. 

Rosario Lapunzina
Sindaco di Cefalù





11

Il Centro Studi Ruggero II, all’iniziativa del quale, tra le altre at-
tività scientifiche e culturali, è affidato il coordinamento scientifico 
del convegno annuale, è nato dalla collaborazione tra il Comune 
di Cefalù e il Dipartimento di Scienze Cognitive, Psicologiche, Pe-
dagogiche e degli Studi Culturali (COSPECS) dell’Università di 
Messina. La creazione del Centro studi fa seguito alla nascita, il 23 
aprile 2017 (Giornata Mondiale del libro), della Biblioteca Comu-
nale di Cefalù, cui è strettamente legato, con la quale l’Amministra-
zione comunale ha voluto dotare la città di un luogo culturale per 
eccellenza che non si riduce agli spazi fisici della sala lettura dei suoi 
depositi, ma è una fucina per l’elaborazione di iniziative culturali, 
tra le quali rientra anche quella del I convegno internazionale di 
studi Sotto lo sguardo di Ruggero, del quale questo volume raccoglie 
gli Atti. 

Il convegno intende essere il primo di una serie a cadenza perio-
dica e il motore di altre iniziative indirizzate al territorio per creare 
legami tra eminenti studiosi e istituzioni culturali, scuola e società 
civile. Si è ritenuto di incentrare l’ambito di studio e di approfondi-
mento sulla figura e sull’azione del Re Ruggero II nei confronti del 
quale la nostra città non ha soltanto un immenso debito di gratitu-
dine ma anche un dovere, quello di curarne la memoria e l’indagine 
storica al pari di quanto in altre realtà viene fatto nei confronti del 
nipote Federico II. In questo ambito il Comune di Cefalù, Ente lo-
cale che rappresenta tutti i cefaludesi, e che è responsabile della tutela 
degli interessi pubblici e dell’immagine di Cefalù nel mondo, ha de-
ciso di svolgere un ruolo di primo piano in questa mission culturale. 

Città di Cefalù



12

Sotto lo sguardo di Ruggero trae spunto dal riconoscimento della 
centralità di Ruggero II d’Altavilla in età normanna, proponendosi di 
essere il primo luogo preposto all’approfondimento della conoscenza 
del mondo ruggeriano nel senso più ampio possibile del termine. Il 
“Centro studi Ruggero II - città di Cefalù”, d’altro canto, non inten-
de circoscrivere la propria attività né alla sola figura di Ruggero e dei 
personaggi storici a lui vicini, né alla sola storia politica, ma ambisce 
ad approfondire, a più livelli, l’analisi e la conoscenza del contesto 
sociale, economico, culturale che ha fatto da cornice alla vita del 
sovrano normanno e, che, più in generale, può definirsi il “mondo” 
della Sicilia normanna, dalla conquista dell’isola all’estinzione della 
dinastia degli Altavilla.

Assecondando questa impostazione, le iniziative del centro mira-
no ad oltrepassare il pur ragguardevole contesto isolano o del Regno 
fondato da Ruggero II, già degni di molteplici approfondimenti, 
spaziando nel Mediterraneo dei secoli XI-XIII e volgendo l’attenzio-
ne anche ad aree più lontane ma ad esso in qualche modo collegate, 
con la finalità di arricchire la nostra conoscenza di terre, popoli e 
culture distanti ma contemporanei e in qualche modo collegati alla 
Sicilia di Ruggero e, più in generale, dei Normanni.

Un ulteriore, e certamente più ampio, ambito di approfondi-
mento, aperto a discipline non immediatamente ascrivibili al sapere 
storico, dovrà essere indirizzato verso lo sviluppo e il mantenimento 
delle tradizioni in qualche modo legate alla figura di Ruggero II e al 
suo mondo, inteso nell’ampiezza già indicata, nonché alle risonanze 
letterarie, alle prospettive culturali e filosofiche e, più in generale, a 
tutti gli ambiti di sapere connessi a questo mondo, in modo tale da 
accrescere la funzione catalizzatrice e patrocinatrice della dimensio-
ne culturale della città di Cefalù.

Terzo, ma non ultimo, contesto di ricerca del Centro sarà quel-
lo più propriamente storiografico, di particolare attualità in un’età 
come la nostra che comincia a mostrare un sempre maggiore rifiuto 
nei confronti della verità storica in particolare e della conoscenza 
storica in generale. Si tratta dell’ambito più delicato e problematico, 
ma probabilmente anche del più importante, se si considera, proprio 
a partire da tutte le differenze e diversità di concezioni imposte dallo 



13

sviluppo e dalle specificità delle culture passate, la centralità che la 
storia ha avuto finora nel corso dei secoli. Una centralità che sembra 
essere messa in ombra da forme solo apparentemente più solide di 
sapere.

A integrazione del Convegno internazionale annuale, il Comune 
di Cefalù e il Centro Studi si propongono di diffondere e divul-
gare nel senso più alto del termine, presso scuole, formatori, ma 
anche semplici cittadini, i risultati e le consapevolezze frutto della 
sua attività, nella convinzione che non debbano darsi fratture nella 
catena della conoscenza. È pertanto necessario, quindi, che ricer-
ca accademica e scientifica possano permanere in continuo dialogo 
formativo con tutte le componenti della società, per favorire una 
crescita armonica, consapevole e critica delle coscienze dei giovani 
in primo luogo, ma anche, più in generale, della società nella sua 
interezza, esigenza che al giorno d’oggi sembra essere più urgente 
che nel passato. 

Vincenzo Garbo
Assessore alle Politiche Culturali





15

GIUSEPPE SAJA

Significato di un convegno

Quando, il 23 aprile del 2017, è stata inaugurata la Biblioteca 
Comunale di Cefalù, ci siamo posti l’obiettivo di dare vita ad un’i-
stituzione che, oltre ad offrire uno spazio sempre più accogliente 
e funzionale (la nostra è una biblioteca anche fisicamente in fieri), 
divenisse polo culturale attrattivo e promotore di attività di rico-
nosciuto spessore. Infatti, la nostra biblioteca, il cui Consiglio mi 
onoro di presiedere, è stata parte attiva nell’ideazione e nell’orga-
nizzazione tanto del “Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù”, 
quanto della presente iniziativa culturale. Credo che il convegno 
Sotto lo sguardo di Ruggero costituisca una tappa importante di quel-
la mission da noi individuata come prioritaria all’inizio del nostro 
insediamento. Dopo aver allestito uno spazio fruibile per lo studio, 
la consultazione e il prestito dei libri (e ancora molto c’è da fare), 
di presentazione in presentazione, di conferenza in conferenza, di 
evento in evento, in poco più di due anni abbiamo contribuito ad 
arricchire l’offerta culturale pubblica del nostro Comune, insieme 
con le lodevoli iniziative che nel tempo anche le associazioni private 
e le altre istituzioni hanno organizzato e organizzano. Forse, una 
maggiore condivisione d’intenti tra tutte le agenzie culturali del ter-
ritorio e l’evitare pretese vassallatiche (per utilizzare un termine che 
penso ascolteremo altre volte in questo convegno) potrebbero scon-
giurare sovrapposizioni e tensioni quasi mai utili tra chi crede, senza 
infingimenti, nei valori positivi della cultura. Non voglio entrare nel 
merito dei temi e degli argomenti di questo convegno internaziona-
le, la cui ricchezza di contenuti è resa manifesta dal numero e dalla 
qualità degli interventi, dalla durata del congresso e dall’autorevo-
lezza dei relatori; intendo però sottolineare l’importanza di questo 



16

Giuseppe Saja

evento proprio alla luce dell’approccio pluridisciplinare alla materia 
prescelta dal comitato scientifico per questo primo appuntamento: 
Ruggero II, il suo regno, la sua città d’elezione. Nei prossimi anni si 
parlerà d’altro: lo dico anche per rassicurare quanti pensano che il 
“Centro Studi Ruggero II” si occuperà solo degli Altavilla e dei Nor-
manni. Si parlava di pluridisciplinarità: sono sicuro che gli storici, 
gli archeologi, gli storici dell’arte qui convenuti, le relazioni che con 
noi condivideranno e la passione con cui ci metteranno a parte delle 
loro ricerche saranno la dimostrazione più chiara di quanto Georges 
Duby scriveva in quella bella autobiografia intellettuale dal titolo La 
storia continua. Egli sosteneva che da Lucien Febvre e da Marc Bloch 
avesse tratto fondamentalmente due insegnamenti:

Che lo storico non deve rinchiudersi nel suo buco, ma seguire atten-
tamente ciò che succede nelle discipline vicine. Che condurre una 
ricerca con tutto il rigore richiesto non obbliga, al momento della 
divulgazione dei risultati dell’indagine, a scrivere con freddezza, che 
lo studioso assolve tanto meglio la sua funzione se risulta gradito a 
coloro che lo leggono, se li avvince e li appassiona con le attrattive 
del suo stile1. 

Basta scorrere i titoli delle relazioni per rendersi conto, a mio 
avviso, che questo convegno non si propone soltanto di lumeggiare, 
approfondendola, la figura di Ruggero II da più prospettive d’inda-
gine; ma aspira, proprio per la ricchezza di tali prospettive, a contri-
buire ad una storia della mentalità del periodo preso in esame, per 
utilizzare un termine tanto caro a Lucien Febvre. In questi giorni, 
ho riletto un volumetto di saggi di Johan Huizinga, tradotto in Italia 
con il titolo La scienza storica: lo lessi, per la prima volta, in occa-
sione di un’esercitazione tenuta dal professor Francesco Paolo Rizzo 
alla ex facoltà di Lettere di Palermo. Seguivo un corso annuale di 
Storia Romana e tra i colleghi conobbi allora il prof. Francesco Paolo 
Tocco, tra gli organizzatori di questo convegno. Ricordavo, di quel 

1 G. Duby, La storia continua, Milano 1992 (ed. or. Paris 1991), p. 12.



17

Significato di un convegno

libro, la condanna di ogni antistoricismo «scalmanato» che apoditti-
camente negasse il valore della ricostruzione storica; ricordavo quasi 
a memoria il seguente passaggio: 

La storia è sempre un dar forma al passato, e non può pretendere di 
essere qualcosa di più. È sempre un cogliere un senso nel passato, 
dandone un’interpretazione. Anche il semplice raccontare è già co-
municare un senso, e l’assimilazione di questo senso può avere un 
carattere semiestetico2.

 Soprattutto, mi si impressero nella memoria alcune affermazio-
ni dello studioso olandese, che per tanti decenni sono state per me 
come una sorta di Baedeker non solo nella mia professione di docen-
te, ma anche nei miei studi di italianistica, disciplina che non può 
fare a meno, com’è ovvio, degli studi storici: 

Ogni civiltà ha il suo passato. Non però nel senso che questo passato 
sia costituito dalle vicende del gruppo che rappresenta la civiltà, 
ma nel senso che il passato può divenire storia per esso solo nella 
misura in cui gli diventa comprensibile. Civiltà di vedute limitate o 
ristrette presentano anche una storia limitata e ristretta, e viceversa 
civiltà di ampi orizzonti creano una storia di vasto respiro e di vaste 
dimensioni È nella natura di una civiltà che tutto quello che il suo 
spirito afferra divenga parte integrante di essa3. 

Le civiltà di vedute limitate, di cui parlava Huizinga nel 1934, 
erano quelle che stavano preparando la tragedia della seconda guerra 
mondiale, dell’Olocausto; civiltà che conoscevano soltanto, sono sue 
parole, «una caricatura della storia»:

Le civiltà di vedute limitate o ristrette conoscono soltanto una cari-
catura della storia. Per i greci tutto ciò che era straniero era barbaro, 

2 J. Huizinga, Per una definizione del concetto di storia, in Id., La scienza storica, cur. 
P. Bernardini Mazzolla, Bari 1979 (ed. or. Haarlem 1950), pp. 11 s.
3 Ivi, p. 15 (corsivo dell’autore).



18

Giuseppe Saja

per la Controriforma tutto ciò che non era cattolico era diabolico, e 
viceversa. Ma l’occhio di quelle civiltà non poteva vedere più in là. Il 
nostro tempo ci presenta civiltà di vedute volutamente ristrette. Era 
privilegio inestimabile del nostro tempo saper vedere sempre più 
lontano e in profondità. Guai a coloro che hanno disdegnato questa 
prerogativa. I nuovi signori che impongono l’idea che tutto il bene 
viene dal germanesimo o dalla latinità, lo fanno contro coscienza. 
Manca il desiderio di essere senza prevenzioni e imparziali4. 

Parole profetiche allora e tristemente attuali ancora oggi; periodo 
in cui revisionismi, usi strumentali e miopi della ricostruzione sto-
rica, risorti nazionalismi, globalizzazioni selvagge sembrano forzare 
e travisare la lettura del passato. Ecco, questo convegno credo possa 
contribuire ad affermare in positivo, con la sua sapiente articolazio-
ne, con il rigore e l’entusiasmo dei suoi relatori, ciò che in Huizinga 
era problematica domanda: e cioè che la storia «ha un posto d’onore 
nella vita del mondo»; «ha un valore» e ad essa «si fa appello» cer-
candone un appoggio5. Un tema interessante che emerge da alcuni 
titoli delle relazioni è il ruolo delle città meridionali nella storia del 
Medioevo d’Italia; questione che solo negli ultimi decenni è stata 
posta, tra i primi, dal prof. Giovanni Vitolo, come problema im-
portante nel dibattito storiografico riguardante il Medioevo italiano 
e che rompe, mi sembra, la divisione troppo manichea tra un’Italia 
centrosettentrionale prevalentemente comunale e un’Italia meridio-
nale in cui sarebbero prevalsi come poteri forti soltanto la monarchia 
e la feudalità. Che di tutto questo si discuta per due giorni a Cefalù è 
per me un orgoglio e un piacere intellettuale. E con Cefalù norman-
na vorrei chiudere questo mio saluto; in particolare con gli stralci di 

4 J. Huizinga, Lo stato attuale della scienza storica, in Id., La scienza storica, cit. p. 
105 (corsivo dell’autore).
5 Riproponiamo il passo nella sua interezza (ivi, p. 89): «Quale posto ha la storia 
nella vita spirituale e sociale del nostro tempo, quale funzione assolve? La storia 
si può dire oggi una scienza fiorente? Ha un posto d’onore nella vita del mondo? 
Rispondere a queste domande non è semplice. Su questo punto, come su tanti 
altri che riguardano la civiltà, regna confusione, grossa incertezza e discordia».



19

Significato di un convegno

alcune delle pagine più belle, ma non tra le più conosciute, dedicate 
alla nostra città: sono di John Julius Norwich, autore, tra le altre 
sue cose, de I normanni del Sud e Il regno nel sole, due volumi certo 
divulgativi. Sono pagine che colpiscono, però, per l’ammirazione in-
condizionata, e direi quasi da ‘campanilista’, per Cefalù, se non fosse 
che il suo autore sia stato un cittadino britannico: «L’isola possiede 
[…] due capolavori di architettura che, visti sia da lontano, sia da 
vicino, hanno il potere di mozzare il fiato a chi li guarda. Il primo è 
il tempio greco di Segesta […]. Il secondo capolavoro architettonico 
si trova a Cefalù, ed è unico nel suo genere […]»6. Norwich, come in 
un campo lungo cinematografico, descrive da Occidente l’apparire 
della Cattedrale e della Rocca sovrastante, per poi abbandonarsi ad 
un primo piano che diviene dettaglio: 

Ma è solo giungendo sulla piazza centrale che si ha la piena rive-
lazione dello splendore del duomo di Cefalù […]. Avvicinandosi 
all’edificio si ha sempre più netta l’impressione di trovarsi di fronte 
non solo al più bell’esterno dell’architettura normanna in Sicilia, 
ma ad una delle più belle cattedrali esistenti nel mondo […]. Ma il 
grande miracolo di Cefalù non è ancora rivelato […]. È il Pantocra-
tore, il dominatore di ogni cosa […]. Nulla si sa del maestro che lo 
eseguì ma, presumibilmente, egli fu fatto venire da Costantinopoli 
dallo stesso Ruggero e indubbiamente si trattava di un genio. A Ce-
falù costui eseguì la più sublime rappresentazione del Pantocratore 
e forse del Cristo, che, sotto qualsiasi aspetto, sia mai stata realizzata 
nell’arte cristiana […] Non vi è nulla di molle o di lezioso nella figu-
ra, eppure il dolore espresso nello sguardo, il gesto di largo amplesso 
e persino le due ciocche di capelli lievemente fluttuanti sulla fronte, 
parlano della sua misericordia e della sua compassione. I teologi 
bizantini pretendevano dagli artisti che nel rappresentare la figura di 
Gesù Cristo essi vi ponessero il riflesso dell’immagine di Dio. Non 
era una pretesa da poco, ma in questo caso il compito, per una volta, 
venne trionfalmente portato a termine7.

6 J. J. Norwich, Il regno nel sole. I normanni nel sud 1130-1194, Milano 1972 (ed. 
or. London 1970), p. 24.
7 Ivi, pp. 24-26.



20

Giuseppe Saja

Sono solo pochi passaggi di alcune belle e intense pagine che tra-
sudano di quella passione che, come diceva Duby, deve essere una 
delle qualità di uno studioso, di un divulgatore, di un operatore della 
cultura. Questi passi, con il loro entusiastico riferirsi al Duomo di 
Cefalù, li ho voluti leggere quasi a sottolineare il fatto, se mai ce ne 
fosse bisogno, che la Cattedrale e il suo fondatore sono patrimonio 
di tutti: di chi è attratto da un sentimento prioritariamente religioso 
e di chi si avvicina ad essi con spirito laico e con quella che possiamo 
pure chiamare religione del bello: sono, la Cattedrale e il suo fonda-
tore, “patrimonio dell’umanità”.

Cefalù, 29 febbraio 2020



Il sovrano





23

FRANCESCO PAOLO TOCCO

Ruggero chi?

Già scorrendo le prime pagine di questo volume il lettore si sarà 
imbattuto in frasi più o meno rituali - e altre ne incontrerà nelle pagi-
ne seguenti - che enfatizzano l’auspicabile arricchimento conoscitivo 
offerto dai contributi in esso raccolti. Per molti si tratterebbe di un 
auspicio scontato, da recepire en passant, se non fosse che da qual-
che tempo, da entrambe le sponde dell’Oceano Atlantico, illuminati 
studiosi sostengono con inflessibile determinazione che confidare in 
un qualsivoglia tipo di verità storica implichi l’appartenenza ad una 
folta, ma non per ciò meno stolta, schiera di illusi. Per questi innova-
tori, infatti, la Storia nel migliore dei casi non è altro che un arcaico 
rito narrativo, filogeneticamente finalizzato a mettere di buon umo-
re i suoi fruitori, facendoli convivere più armoniosamente grazie al 
«rilascio di ormoni che producono piacere come l’ossitocina, che 
viene anche rilasciata durante l’orgasmo ed è importante per agevo-
lare la cooperazione.»1 Dunque, sfortunatamente, almeno dal nostro 
arcaico e superato punto di vista, questo volume non servirebbe ad 
approfondire la nostra conoscenza su nulla, tantomeno su Ruggero 
II d’Altavilla e il suo mondo.

Gli “innovatori” di cui stiamo trattando costituiscono la punta di 
diamante di un vasto, seppur disomogeneo, fronte di negazionisti, 
scettici, detrattori o semplici critici della Storia che va sempre più 

1 A. Rosenberg, How History gets Things Wrong. The Neuroscience of our Addiction to 
Stories, Cambridge (Mass.) - London 2018, p. 86: «the release of pleasure-producing 
hormones such as oxytocin, which is also released during orgasm and is important 
for sustaining cooperation.» La traduzione è dell’autore del presente contributo.



24

Francesco Paolo Tocco

fieramente accrescendosi in questo nostro periodo storico - mi scuso, 
ma per deformazione professionale non riesco a trovare termine più 
efficace -, un’età in cui l’idea della fatuità di Storia e Storiografia si 
insinua sempre più, esplicitamente ed implicitamente, non solo nel 
sentire comune, ma anche in ambiti culturalmente più consapevoli. 
Si tratta di un corposo fronte cui può vantarsi di appartenere anche 
un recente ex ministro della Pubblica Istruzione e Ricerca Scientifica 
della Repubblica italiana che, con tempestiva percezione dello spiri-
to del tempo, aveva eliminato la prova di Storia dagli scritti dell’E-
same di Maturità, reazionariamente però reintrodotta dai suoi di 
sicuro meno scientificamente evoluti successori.

Il velo di Maya della nostra arcaica illusione parrebbe essere stato 
definitivamente squarciato da un filosofo della Scienza della Duke 
University di Durham, nel North Carolina, Alexander Rosemberg, 
con una monografia intitolata How History Gets Things Wrong, e sot-
totitolata The Neuroscience of Our Addiction to Stories, pubblicata nel 
2018, di cui si è fatto zelante sostenitore in Italia Gilberto Corbellini 
- Ordinario di Storia della Medicina alla Sapienza e, dal 1° maggio 
2017 fino al 2020, Direttore della Sezione di Scienze umane e sociali, 
patrimonio culturale del CNR - con un articolo pubblicato sul Sole 
24 Ore il 14 maggio 2019 nella rubrica denominata Provocazioni. 
Il draconiano titolo di questo articolo-recensione suona così: Que-
sta storia è davvero molto falsa. Un titolo che, però, volendo essere 
pignoli, traduce tradendolo il titolo del libro e che, volendo fare 
dell’esegesi, con quel pronome determinativo allude, a differenza 
dell’originale, a un’eventuale “altra” storia. Del resto, va sottoline-
ato come anche il titolo della monografia giochi con le parole, dato 
che History e Stories non sono affatto sinonimi, pur condividendo in 
buona misura un medesimo campo semantico.

Così Corbellini illustra il pensiero di Rosemberg:

Conoscere la storia non è altrettanto efficace per formare una men-
te critica nel mondo contemporaneo che, per esempio, sapere la 
statistica […] Quanto la storia sia ritenuta dai cittadini un «bene 
comune» (in che senso poi?) dipende dal valore che assume nell’a-
iutare a risolvere problemi nel presente. Nel suo ultimo libro […] 



25

Ruggero chi?

Rosemberg spiega perché gli studi storici, a parte quelli quantitativi 
o che usano approcci controllabili, sono falsi. Lo si sapeva già, ma 
capire il meccanismo è affascinante. Gli storici pretendono di sapere 
perché Giulio Cesare piuttosto che Carlo Magno presero una deter-
minata decisione, cercando di entrare nella loro testa. Così di sicuro 
si sbagliano e intercettano solo una dipendenza dalle narrazioni. Le 
memorie storiche che ci trasciniamo appresso e trasmettiamo attra-
verso libri, manuali o ricorrenze celebrative, allo scopo di non “ripe-
tere” le tragedie o gli errori del passato (secondo il motto: “Coloro 
che non sanno ricordare il passato sono condannati a ripeterlo”) 
sono basate su assunzioni false2.

Chiariamolo subito: credo che ben pochi storici oggi si pro-
pongano di entrare nella testa di chicchessia, soprattutto se morto 
da molto tempo, anche se assai famoso. Ma concediamo pure che 
Corbellini stia usando espressioni enfaticamente approssimative per 
giungere al vero nucleo della questione e concentriamoci su di esso. 
Il bersaglio, infatti, non è la Storia, ma ciò su cui la Storia, falla-
cemente, si fonderebbe, cioè la “Teoria della mente”. Poche righe 
dopo, infatti, lo storico della Medicina scrive:

Gli storici scrivono libri nei quali discettano e dissentono senza ar-
rivare mai a un accordo proprio a causa del fatto che usano la teoria 
della mente per ricostruire i presunti ragionamenti che indussero 
Napoleone o Hitler a invadere la Russia [...] Domandarsi cosa pas-
sava per la testa di qualcuno nel passato significa non arrivare a nulla 
di fondato.

Corbellini ha in seguito la delicatezza di affermare che non è cor-
retto chiedersi se la scienza storica sia un inganno. Ma si tratta della 
bontà del chirurgo che amputa un arto malato, e infatti, recependo 

2 https://www.ilsole24ore.com/art/cultura/2019-05-14/questa-storia-e-davvero- 
molto-falsa--085915.shtml Una risposta articolata e a più voci alla posizione di 
Corbellini si può trovare al seguente link: https://www.alfabeta2.it/2019/05/26/
al-cnr-la-storia-e-una-scienza-una-risposta-allintervento-di-gilberto-corbellini/



26

Francesco Paolo Tocco

in pieno le istanze di Rosemberg decreta l’inutilità di questa arcaica 
forma di sapere. E non la lascia sola nella sua inutilità, perché

a crollare, con l’affidabilità della teoria della mente, non è solo la 
credibilità dalla storiografia, ma anche del diritto, che mobilita la 
nostra dipendenza da narrazioni e dalla ricerca delle motivazioni di 
un comportamento. Che non sono la vera causa. La cultura umana 
e ogni civiltà conosciuta è costruita sulle fondamenta precarie della 
teoria della mente, che ci fa credere illusoriamente nel libero arbi-
trio, nella responsabilità morale, nella colpa, nelle norme etiche e 
nelle istituzioni politiche: senza queste invenzioni non potremmo 
più vivere.

Dunque la Storia è fallace, in primo luogo perché si fonderebbe 
sulla teoria della mente e poi, ma direi soprattutto, perché è una 
forma di sapere che mobilita la nostra dipendenza da narrazioni. Ag-
giungo, a dispetto della gentile e ingenuamente interessata conces-
sione dei nostri due critici, che sarebbe fallace anche la Storia quan-
titativa o comunque fondata su dati certi. Già nel 1939, ad esempio, 
Henri-Irénée Marrou nel suo Tristezza dello storico, scriveva: «Non 
cullatevi nell’illusione che verrà un giorno in cui la documentazione 
sarà tanto esauriente da permettere alla fine una costruzione scien-
tifica.» 3

Ma lasciamo finalmente parlare direttamente Rosemberg, che 
sull’argomento non potrebbe essere più chiaro:

Ciò in cui la storia sbaglia sono le sue spiegazioni degli avvenimenti. 
E lo stesso avviene per la biografia - la storia di una persona nel cor-
so della sua vita. I biografi possono raccogliere correttamente tutti 
i fatti dalla nascita alla morte. Ciò in cui inevitabilmente sbagliano 
è perché i loro soggetti hanno fatto ciò di cui loro ci danno un 
accurato resoconto. Ed è proprio il modo in cui la storia narrativa 

3 H.-I. Marrou, Tristezza dello storico. Possibilità e limiti della storiografia, Brescia 
20182, p. 34 (ed. or. H. Davenson (pseudonimo), Tristesse de l’historien, «Esprit» 
Ier avril 1939).



27

Ruggero chi?

rende ogni cosa errata l’argomento di questo libro. Tutto inizia dal 
fatto che la maggior parte della storia è narrativa, che la narrativa 
non è altro che storie, e le storie sono cronologie messe insieme in 
trame che comprendiamo meglio di qualunque altra cosa, o almeno 
pensiamo di farlo. La stessa scienza che rivela perché noi vediamo 
il mondo attraverso le lenti della narrativa allo stesso modo mostra 
che le lenti non solo distorcono ciò che vediamo ma sono la fonte 
delle illusioni che noi non possiamo né togliere né correggere per la 
maggior parte del tempo. Come noi vedremo, ad ogni modo, tutte 
le narrazioni sono sbagliate - sbagliate nello stesso modo e per la 
stessa ragione4.

Il vero problema, come si vede, alla fine consiste nella narrazione, 
storytelling oggi dicono tutti, o meglio nelle esposizioni con andamen-
to narrativo, insomma Stories, che per Rosenberg, ma per quasi tutti 
quelli che si sono recentemente occupati di narrazione, esaltandola 
o sminuendola, non si differenzierebbero in nulla da quella storica. 
E qui mi preme sottolineare che proprio come Stories e History non 
sono termini equivalenti, non lo sono del tutto nemmeno Storytelling 
e Narrazione. Con l’aggravante che, almeno in Italia, da qualche tem-
po a questa parte il significato di narrazione va sempre più appiatten-
dosi su un’accezione negativa, legittima, ma tutt’altro che obbligata, 
di storytelling: insomma, più artificiose “frottole” che semplici “sto-

4 Rosenberg, How History gets cit., p. 3: «What narrative history gets wrong are its 
explanations of what happened. And the same goes for biography-the history of 
one person over a lifetime. Biographers can get all the facts from birth to death 
right. What they inevitably get wrong is why their subjects did what they accu-
rately report them as having done.
Just how narrative history gets everything else wrong is, of course, the subject of 
this book. It all starts with the fact that most history is narrative, narrative is sto-
ries, and stories are chronologies stitched together into plots we understand better 
than anything else, or at least we think we do. The same science that reveals why 
we view the world through the lens of narrative also shows that the lens not only 
distorts what we see but is the source of illusions we can neither shake nor even 
correct for most of the time. As we’ll see, however, all narratives are wrong - wrong 
in the same way and for the same reason.»



28

Francesco Paolo Tocco

rie”. Proprio a causa di questo appiattimento tra history e stories, che 
non è solo formale, ma di contenuto, altri due storici di area anglofo-
na, David Armitage e Jo Guldi, nel 2014, nell’intento di rilanciare la 
scienza di Clio, erano già caduti in una trappola che si erano incon-
sapevolmente costruiti da soli pubblicando un libro ambiziosamente 
intitolato Manifesto per la Storia5. Sostengono, infatti, che quando 
la storia narra vicende, soprattutto incentrate su periodi circoscritti, 
se non proprio falsa è perlomeno sterile. Ma se invece si apre all’u-
niverso di quantità seriali di dati, i big data che oggi i computer ci 
consentono di elaborare efficacemente, diventa “scientifica” e, per ciò 
stesso, portatrice di verità, evitando di occuparsi di specifiche indivi-
dualità, non importa se Ruggero II o il Menocchio del Formaggio e 
i vermi di Ginzburg, e analizzando valori numerici corrispondenti a 
esseri umani. Fideistica convinzione che trova una prodigiosa sponda 
nei lavori di grandissimo successo di un medico convertito alla Vera 
Storia, Jared Diamonds, quello, per intenderci, tra gli altri, di Armi, 
acciaio e malattie, testo, peraltro, non privo di un suo spessore6, che 
ci fa intendere a quale “altra” Storia facesse allusione Corbellini, una 
Storia, come sostiene Diamond, basata sulla Scienza che può formu-
lare previsioni invece di limitarsi semplicemente a descrivere, come 
polemicamente afferma Corbellini, «un maledetto fatto dopo l’altro.»

A questo punto non possiamo esimerci dal supporre che almeno 
Rosenberg - di Corbellini non è necessario scrivere altro - abbia co-
noscenze poco fondate su Storia, Storiografia e Storia della Storio-
grafia. Anche Diamonds, temo. Peccato, perché a entrambi sarebbe 
bastato leggere - o magari ricordare? - la Miseria dello storicismo di 
Popper7 per rifuggire la malsana idea che la Storia possa essere o aspi-

5 D. Armitage - J. Guldi, The History Manifesto, Cambridge 2014 (trad. it., Mani-
festo per la storia. Il ruolo del passato nel mondo d’oggi, Roma 2016.
6 J. Diamonds, Armi, acciaio e malattie. Breve storia del mondo negli ultimi tredi-
cimila anni, Torino 1998, trad. it. dell’originale Guns, Germs and Steel. The Fates 
of Human Societies, New York 1997, al quale hanno fatto seguito altri volumi di 
grande successo con la medesima impostazione che non citiamo per brevità.
7 Milano 1975 (ed. or. The Poverty of Historicism, London 1957. Ma l’opera risale 
al 1936).



29

Ruggero chi?

ri ad essere una forma di sapere predittivo. Qualunque storico capa-
ce di dominare i propri strumenti euristici e usare con competenza 
le fonti, capace di svolgere appunto Il mestiere di storico - questo 
era il sottotitolo che Bloch avrebbe voluto dare alla sua incompiuta 
Apologia della Storia, troncata da un plotone d’esecuzione nazista8 - 
qualunque storico, consapevole del fatto che la sua non è una scienza 
esatta ma una forma di conoscenza che richiede esperienza artigia-
nale, sa che l’esposizione narrativa serve per comprendere ed espri-
mere al meglio il mondo passato, non ad attingere verità definitive, 
inconcepibili del resto, perché il passato si conosce da punti di vista 
molteplici, senza aspettarsi una finale ed immutabile unanimità di 
pareri. Ne siamo consapevoli da molto tempo. Scorrendo tra i secoli, 
per suffragare quanto ho così sinteticamente sostenuto potremmo 
scomodare Pirrone, Lorenzo Valla, i Bollandisti, Dilthey o Benedet-
to Croce - più quello di Teoria e storia della Storiografia, meno quello 
di La storia come pensiero e come azione - oppure, più recentemente, 
il già ricordato Marc Bloch, ma anche Arsenio Frugoni, o Michel de 
Certeau o Paul Ricoeur.

Ma Ruggero II aspetta impaziente, e non consente di indugia-
re troppo. Ho così solo citato, tutt’altro che esaustivamente, alcune 
auctoritates delle quali non compare la benché minima traccia nella 
bibliografia della corposa monografia d’oltreoceano. Probabilmente 
- come può accadere tra gli studiosi statunitensi, con una frequenza 
che forse sta aumentando col tempo - perché molte di queste aucto-
ritates sono ritenute “vecchie”, “sorpassate”. Stupisce, però, che non 
ci siano tracce nemmeno di Hayden White, padre, a partire dagli 
Anni Sessanta del secolo passato, del Linguistic Turn9 in Storiografia, 
ovvero di una totale e, aggiungo, ingenua assimilazione tra narrative 

8 M. Bloch, Apologia della storia o Mestiere di storico, Torino 1998 (ed. or. Apologie 
pou l’histoire ou Métier d’historien, Paris 1993), nuova e più filologicamente corr-
retta edizione di quella curata da Lucien Fevbre nel 1949. 
9 Sul Linguistic Turn la bibliografia è ricchissima. Qui ci limiteremo a ricordare 
P. Burke, La storia culturale, Bologna 20092 (ed. or. What is Cultural History?, 
Cambridge 2004), pp. 111 s., 133, 169, 199, con i relativi rimandi bibliografici. 



30

Francesco Paolo Tocco

letterarie e esposizione storica, che avrebbe meritato di essere se non 
letto, almeno menzionato. Se negli Stati Uniti anche White viene 
ritenuto un autore “vecchio” dovremmo cominciare a preoccuparci 
seriamente.

Per rispondere sinteticamente alle critiche di Rosemberg e com-
pagni, scomoderò uno storico di pluridecennale esperienza, Fran-
co Cardini, che nell’introduzione a un suo noto lavoro sulla guerra 
scioglie gordianamente il nodo problematico dei nuovi iconoclasti 
(ma forse sarebbe meglio dire che dissolve un ectoplasma):

La storia in sé, non cambia: cambiamo noi, e il nostro cambiamen-
to si riflette nel continuo, demònico mutare di essa stessa ai nostri 
occhi. La Verità assoluta non esiste, o esiste a un livello metafisico 
e metastorico per noi inattingibile con gli strumenti della ragione e 
della scienza; la “verità” storica, quella cioè che ci circonda e alla quale 
ci riferiamo necessariamente e incessantemente, muta di continuo10.

Gli storici di professione si sono da molto tempo pacificati col 
problema del dialettico mutare ed evolvere del sapere storico che non 
costituisce una fallacia conoscitiva, ma l’irrinunciabile presupposto 
per accrescere senza limiti e sussumendo le inevitabili discordanze la 
nostra conoscenza. Anche su Ruggero II, dunque, verso il quale fi-
nalmente possiamo rapidamente volgere lo sguardo dopo quella che 
ad alcuni sarà parsa una divagazione ma che personalmente ritengo 
un’imprescindibile chiamata alle armi in uno dei momenti più dif-
ficili per il sapere storico, un po’ perché viviamo in un contesto che 
definirei di “magia scientista” - come le recenti vicende legate alle 
reazioni alla pandemia e a un’impropria mitologizzazione del potere 
dei pur utili vaccini anticovid 19 credo abbia ampiamente dimostra-
to11 - un po’ perché al giorno d’oggi gli storici sembrano spesso avere 

10 F. Cardini, Quell’antica festa crudele. Guerra e cultura della guerra dal Medioevo 
alla Rivoluzione francese, Firenze 1982. La citazione è tratta dall’edizione stampata 
a Bologna (Il Mulino) 2013, p. 9.
11 A scanso di equivoci mi preme sottolineare che ritengo che i vaccini siano sta-
ti uno strumento decisivo per arginare gli effetti più perniciosi del virus. Non 



31

Ruggero chi?

difficoltà ad esplicitare la differenza che passa tra l’imprescindibile 
punto di vista che guida la ricerca storiografica e l’utilizzo propagan-
distico del passato, anche di un passato ormai remoto, come quello 
in cui visse Ruggero. Non si può negare, del resto, che si tratta di un 
confine permeabile, tanto più permeabile quanto più l’evento o il 
personaggio passato si offrono ad allettanti e facili strumentalizzazio-
ni, come nel caso di Ruggero e della sua sepoltura negata a Cefalù, 
di cui la cattedrale costituisce il meraviglioso sarcofago vuoto di una 
concezione del potere tradita, e dunque sterilizzata, già a pochi anni 
dalla morte del sovrano12. Un sovrano che, per la sua poliedricità che 
sfiora l’anomalia e per l’articolata complessità del suo regno, è stato 
spesso oggetto di letture di parte e di reinterpretazioni esito del re-
troterra culturale e ideologico degli studiosi che hanno poi generato 
miti difficili, forse impossibili, da sfatare13.

Come del resto, almeno in Sicilia, è avvenuto in misura ancor 
maggiore e non di rado deteriore, per Federico II di Svevia. Lo ave-
va profetizzato Michele Amari definendo Ruggero II (ma anche il 
nipote, sebbene per motivi un po’ diversi) «sultano battezzato»14, 
con un fulminante ossimoro che sottende però sconfinati orizzonti 
interpretativi su concezione del potere, del regno, del rapporto con 
la propria fede e con le religioni e le culture dei sudditi. Al tem-
po stesso Amari, in maniera più articolata e inevitabilmente frutto 

però, come i seguaci dello scientismo magico vorrebbero, disattivandolo defini-
tivamente, ma per consentirci, con il contemporaneo mantenimento di misure 
profilattiche, di “addomesticarlo”, in un processo complesso in cui l’uomo è parte 
integrante dell’ambiente col quale interagisce e che modifica e sfrutta forse ormai 
oltre la soglia della sostenibilità.
12 Cfr. F. Gandolfo, Le tombe e gli arredi liturgici medievali, in La cattedrale di Pa-
lermo. Studi per l’ottavo centenario della fondazione, cur. L. Urbani, Palermo 1993, 
pp. 231-253, 468-71.
13 Mi sia consentito rimandare a F. P. Tocco, “Apulus et Calaber, Siculus mihi servit 
et Afer”: L’aspirazione di Ruggero II a un impero mediterraneo, in Studi in onore di 
Biagio Saitta. Ut sementem feceris, ita metes, cur. P. Dalena, C. Urso, Roma - Aci-
reale 2016, (Analecta Humanitatis, 31), pp. 107-123.
14 M. Amari, Storia dei musulmani di Sicilia, II ed. a cura di C. A. Nallino, Catania 
1933-38, III/2, p. 372.



32

Francesco Paolo Tocco

dell’atmosfera di crescente nazionalismo di cui anche il suo sapere 
era espressione, indicava un approccio al personaggio che avrebbe 
avuto indubbio successo affermando che

un francese vanta la predilezione del re pei Francesi; un musulmano 
gli dà lode di proteggere ed amare particolarmente i Musulmani; 
similmente un bizantino avrebbe potuto affermare il privilegio del-
la schiatta greca, nominando Giorgio d’Antiochia; ed un italiano 
avrebbe vinta la gara, ricordando che Arrigo de’ marchesi Aleramidi 
fu quel desso che fabbricò la corona al nipote15.

Mancavano, ma non per caso, i tedeschi, perché, come sappiamo 
dalle cronache del tempo, non erano stimati dal primo re di Sicilia.

Per ironia della storia, però, sarebbe stato proprio un tedesco, o se 
si preferisce, un prussiano, a realizzare la prima biografia moderna di 
Ruggero II: Erich Caspar, guidato dalle suggestioni del suo tempo, 
in primo luogo, dunque, dall’esaltazione della nazione germanica, 
perché, come dichiarava nell’introduzione con la consueta “appro-
priazione” nazionalistica, i Normanni erano una propaggine del po-
polo germanico, e conseguentemente un modello di perfetta mo-
narchia da proporre al consesso politico europeo degli inizi del XX 
secolo. Veniva peraltro così ripreso un mito storiografico da tempo 
consolidato sul sovrano normanno, sul quale torneremo, evocando 
un parallelismo tra il Reich tedesco, nato dal trionfo prussiano sulla 
Francia di Napoleone III del 1870, e il regno normanno, neonate 
monarchie capaci di sovvertire equilibri consolidati16. Ma nonostan-
te, o forse proprio grazie alla temperie nazionalistica interpretata da 
un abile storico quale Caspar era, la monografia su Ruggero II, re-
alizzata con estremo rigore, ha ancora oggi una sua dignità, perché 
in costante dialogo con le fonti primarie, e perché segnata da solide 
intuizioni innovative, a partire della centralità della Sicilia nella co-

15 Ivi, pp. 449 s.
16 E. Caspar, Roger II. 1101-1154 und die Gründung der normannisch-sicilischen 
Monarchie, Innsbruck 1904.



33

Ruggero chi?

struzione del regno e dalla correlata sostanziale irriducibilità tra la 
componente isolana e quella peninsulare.

Caspar sarebbe poi stato vittima del suo stesso nazionalismo tra-
dito, suicidandosi nel 1935 perché, a causa delle origini ebraiche, era 
ormai paradossalmente diventato un nemico interno del suo Paese. 
Quel pregiudizio della virtù germanica, così fertile storiograficamen-
te, si sarebbe risolto con la degenerazione nazista in una contrad-
dizione esistenziale che Caspar, come molti altri del resto, non fu 
capace di sopportare. 

La storiografia nazionalistica avrebbe prodotto ulteriori appro-
fondimenti di parte sul primo re di Sicilia: nel 1907 con Ferdinand 
Chalandon, che nel suo lavoro sui Normanni nel Mezzogiorno e in 
Sicilia17 dedica ampio spazio a Ruggero II e al suo regno, con indub-
bio acume, ma trasformando dichiaratamente - come, ricordiamolo 
ancora una volta, aveva “profetizzato” Michele Amari - il sovrano 
normanno in un francese ante litteram. Nel 1912, poi, Edmund 
Curtis, in una collana intitolata Heroes of the Nations pubblicava Ro-
ger of Sicily and the Normans in Lower Italy (1016-1154)18, lavoro in 
cui si esaltava la normannità, questa volta antesignana della britan-
nicità del re di Sicilia, senza però l’acume e la profondità di Amari, 
di Caspar e di Chalandon.

Dobbiamo allora concludere con Rosemberg e Corbellini che, 
essendo questi tre studiosi condizionati dal loro punto di vista nazio-
nalistico, non ci hanno fatto conoscere nulla di ‘vero’ su Ruggero II? 
La risposta, scontata, è negativa. Affermare una cosa del genere cor-
risponderebbe, come si suol dire a “buttare il bambino con l’acqua 
sporca”, sarebbe cioè uno sterile e autolesionisticamente ipercritico 
atto di impoverimento culturale.

Ma torniamo alle nostre letture di parte. Proprio gli italiani 
avrebbero incontrato delle difficoltà a studiare Ruggero da un pun-
to di vista strettamente nazionalistico, per ragioni immediatamen-

17 F. Chalandon, Histoire de la domination normande en Italie et en Sicile, 2 voll., 
Paris 1907, rist. New York 1960.
18 New York - London, 1912.



34

Francesco Paolo Tocco

te comprensibili se si pensa a come si è andata costituendo l’Italia 
unita. Il lavoro biografico di Amari, e quelli successivi pubblicati 
a cavallo della seconda guerra mondiale da Giuseppe Leanti19 e da 
Giuseppe Ganci Battaglia20, infatti, non potevano esaltare l’italianità 
di Ruggero. O meglio, per essere più precisi, dietro Amari si deve 
ravvisare l’apporto siciliano a un’italianità ancora in costruzione, 
mentre nei due studi successivi si riscontra solo un greve siciliani-
smo che si trascina talvolta fino ai nostri giorni. Il motivo di questa 
difficoltà l’avrebbe, forse piuttosto ingiustamente - almeno per la 
dinastia degli Altavilla - esplicitato Croce nel 1925, nella sua Storia 
del Regno di Napoli, decretando che tutta la vicenda del Regnum era 
stata una “rappresentazione” straniera sul suolo del Mezzogiorno e 
della Sicilia. Posizione che, in risposta alla sua radicalità, dopo vari 
decenni e al di fuori delle istanze nazionalistiche avrebbe costituito 
la fruttuosa radice di valide ricerche soprattutto di area napoletana 
che arrivano fino ai nostri giorni. Dovendosi ancora rinsaldare l’Ita-
lia, gli storici italiani preferirono dunque approfondire e arricchire la 
tradizione giurisdizionalista risalente almeno al XVII secolo. Quella 
tradizione che ravvisava in Ruggero II un legislatore da Stato asso-
luto in anticipo sui tempi; un legislatore che durante le tanto famo-
se quanto controverse Assise di Ariano avrebbe imposto un corpus 
legislativo già completo. Un mito storiografico, «quel “mito” della 
precocità e della modernità della dinastia normanna che ancora oggi 
stenta a svanire»21, come ha ribadito Mario Caravale riprendendo 
Ernesto Pontieri. Mito opportunamente replicato e fecondato dalla 
storiografia italiana durante il ventennio fascista in occasione delle 
celebrazioni ruggeriane degli anni Trenta con le quali, appunto, si 
voleva enfatizzare l’ottavo centenario della fondazione di questo uni-
cum medievale, da interpretare quale precursore dello Stato etico di 

19 G. Leanti, Ruggero II il Normanno, re di Sicilia (1130-1154), Palermo 1938.
20 G. Ganci Battaglia, Ruggiero II, Palermo 1954.
21 M. Caravale, Alle origini di un mito: la dottrina giuridica della Restaurazione e 
la monarchia normanna, in Id., La monarchia meridionale. Istituzioni e dottrina 
giuridica dai Normanni ai Borboni, Roma - Bari 1998, 233-314, p. 314.



35

Ruggero chi?

cui la dittatura fascista ambiva ad essere la più matura espressione22.
E veniamo a un Ruggero II più vicino al nostro tempo, in cui 

ha un peso maggiore l’istanza culturale, già anticipata da Michele 
Amari, ma di fatto ampiamente ripresa, almeno in Italia, in una 
temperie di accettazione delle culture diverse in cui avrebbe inizial-
mente svolto un ruolo di fermento l’apertura della Chiesa cattolica 
alla modernità, soprattutto con il Concilio Vaticano II. I prodromi 
si erano già visti nel lavoro sulla cultura alla corte normanna pub-
blicato nel 1932 da Antonino De Stefano - che non per caso nella 
sua gioventù da sacerdote aveva vissuto una fase modernista - poi 
ripubblicato nel 195423 e nel Convegno ruggeriano del medesimo 
anno24. Erede di De Stefano in ambito accademico, ma con una più 
complessiva visione di umanesimo cattolico, sarebbe stato Francesco 
Giunta che, dopo aver organizzato nel 1972 un convegno di svolta 
sul sovrano normanno, nel 1982 pubblicò un agile saggio, corredato 
da un essenziale apparato bibliografico, intitolato Per una biografia 
di Ruggero II25. Nel frattempo, con l’inizio della fondamentale espe-
rienza delle Giornate Normanno-Sveve nel corso degli anni Settan-
ta, iniziava a strutturarsi lo studio sistematico del mondo normanno 
e, proprio in uno dei primi convegni, di Ruggero II e del suo regno. 
Temi che poi, in maniera trasversale a seconda delle tematiche sa-
rebbero stati più volte ripresi e approfonditi, in un dialogo sempre 
più ricco e stimolante non solo con l’arabistica, nel solco della rinata 
tradizione amariana ma anche, finalmente, con la bizantinistica.

Il nucleo fondante di questo snodo della ricerca può allora esse-
re sintetizzato dalle parole di Umberto Rizzitano, l’arabista artefice 
dell’apertura italiana al Mediterraneo islamico del suo tempo, con 

22 Il regno normanno. Conferenze tenute in Palermo per l’VIII centenario dell’inco-
ronazione di Ruggero a Re di Sicilia, a cura della Sezione di Palermo dell’Istituto 
nazionale fascista di Cultura, Messina - Milano 1932.
23 A. De Stefano, La cultura in Sicilia nel periodo normanno, Messina - Milano 
1932, II ed. Bologna 1954.
24 Atti del Convegno Internazionale di Studi Ruggeriani. VIII Centenario della morte 
di Ruggero II (21-25 aprile 1954), 2 voll., Palermo 1955.
25 F. Giunta, Medioevo normanno, Palermo 1982, 71-103.



36

Francesco Paolo Tocco

il quale, tutt’altro che casualmente, Giunta aveva scritto nel 1969 
un’opera, Terra senza crociati, con la quale così riassumeva la dispo-
sizione di Ruggero nei confronti del mondo islamico, proponendosi 
di celebrare una mitica Sicilia normanna multiculturale e tollerante:

... atteggiamento ancor più apprezzabile [...] in un momento in cui 
l’apologetica medievale cristiana si accaniva in una polemica il cui 
motivo predominante fu quello di considerare l’Islam un’eresia ed il 
suo predicatore un impostore. Alla generale tesi si opponeva questa 
antitesi siciliana con la proposta di una sintesi rappresentata dall’av-
viato dialogo nell’isola fra genti di razza, lingua e religioni diverse. 
Arabismo e bizantinismo, partecipi forse nella stessa misura della 
caratterizzazione dell’età normanna subirono un’accentuata flessio-
ne sul piano culturale con la morte di Ruggero26.

L’abbiamo già sottolineato, anche questo è un mito storiografico, 
che scivola dall’indubbia multiculturalità del regno e della persona-
lità di Ruggero a un multiculturalismo frutto di una molto più pro-
blematica e sostanzialmente anacronistica tolleranza, come ci ricorda 
opportunamente Hubert Houben nella sua equilibrata biografia sul 
sovrano, seguita da altri saggi sul problema della tolleranza. Anche 
in questo caso - lo constatiamo dalla miriade di studi che si sono in-
centrati e ancora oggi si incentrano sulla multiculturalità della Sicilia 
cosiddetta arabonormanna27 suscitando un dibattito vivace e, ovvia-
mente, animato da posizioni discordanti - da una posizione figlia di 
un’ideologia possono nascere frutti duraturi destinati ad arricchire la 
nostra conoscenza. Che non è falsa, come sostiene qualcuno, ma ul-
teriore, come dimostra la recentissima biografia del sovrano prodot-

26 U. Rizzitano, La cultura araba nella Sicilia normanna, in Atti del Congresso Inter-
nazionale di Studi sulla Sicilia normanna (Palermo, 4-8 dicembre 1972), Palermo 
1974, pp. 279-97. 
27 Per un’analisi critica di questa fortunata ‘etichetta’ cfr. M. V. Pagano - F. P. Toc-
co, La Sicilia ‘arabo-normanna’: seduttività di una rappresentazione, in Scienza, arte 
e cultura nella Sicilia normanna, cur. F. P. Tocco, Palermo 2021, pp. 7-28.



37

Ruggero chi?

ta da Glauco Cantarella28. Una biografia che aggiunge l’ennesimo 
tassello alla conoscenza storica di questo sovrano, evidenziandone 
maggiormente l’europeità cristiana e la sua peculiarità di primum 
mobile di tutta una serie di rilevanti e durevoli tematiche29.

Certamente altri studi si aggiungeranno all’opera di Cantarella 
e, ci sia consentito, ai saggi contenuti in questo volume, se saremo 
capaci di reagire alle tesi di Rosemberg. Altri tasselli si aggiungeran-
no al multiforme e sempre in divenire mosaico che risponde alla 
domanda con la quale abbiamo voluto intitolare questa riflessione: 
Ruggero chi?

28 G. Cantarella, Ruggero II. Il conquistatore normanno che fondò il Regno di Sicilia, 
Roma 2020. 
29 Ivi, pp. 8 s.





39

FULVIO DELLE DONNE

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione:  
narrazioni, problemi, significati

Come si diventa re? Una domanda semplice, cui è difficile ri-
spondere, come a tutte le domande semplici. Non parlo della succes-
sione dinastica dei re laddove esiste già un’istituzione monarchica, 
che comunque può essere problematica; ma dei casi in cui un regno 
ancora non esiste1. 

Sappiamo che Ruggero fu incoronato re nel 1130, nel giorno di 
Natale: data liturgica particolarmente importante e prediletta per 
le cerimonie di incoronazione (alcune anche celebri, come quella 
di Carlo Magno). Prima di lui non c’erano mai stati altri re; e per 
diventare re (il primo re) non basta una decisione individuale e non 
basta neppure un’incoronazione. L’incoronazione, semmai, è il pun-
to culminante di un complesso processo di legittimazione, che deve 
essere ben studiato e che deve essere condiviso da tutti coloro che 
possono avere voce in capitolo: gli altri nobili (cioè coloro che offro-

1 Sui tratti connessi col regno di Ruggero cfr. l’ormai classico E. Caspar, Ruggero II 
e la fondazione della monarchia normanna di Sicilia, Roma - Bari 1999 (ed. orig. 
Innsbruck 1904); i recenti H. Houben, Ruggero II di Sicilia. Un sovrano tra Orien-
te e Occidente, Roma - Bari 1999, e F. P. Tocco, Ruggero II. Il drago d’Occidente, 
Palermo 2011; infine, da ultimo, G. M. Cantarella, Ruggero II. Il conquistatore 
normanno che fondò il Regno di Sicilia, Roma 2020. Sugli argomenti di questo 
contributo si consenta il rimando a F. Delle Donne, Liturgie del potere: le testimo-
nianze letterarie, in Nascita di un regno. Poteri signorili, istituzioni feudali e strutture 
sociali nel Mezzogiorno normanno (1130-1194), Atti delle diciassettesime Giornate 
normanno-sveve (Bari, 10-13 ottobre 2006), cur. R. Licinio, F. Violante, Bari 
2008, pp. 331-366, da cui si attingono anche alcune analisi delle fonti.



40

Fulvio Delle Donne

no armi e uomini per l’esercito), i sudditi (ovvero i loro rappresen-
tanti più importanti), i rappresentanti della gerarchia ecclesiastica 
(che devono conferire sacralità all’atto). Il tutto, poi, per dirla con 
Max Weber, deve ottenere giustificazioni di vario tipo: 

1) di carattere razionale - quando poggia sulla credenza nella legalità di 
ordinamenti statuiti, e del diritto di comando di coloro che sono chia-
mati a esercitare il potere (potere legale) in base ad essi; 2) di carattere 
tradizionale - quando poggia sulla credenza quotidiana nel carattere 
sacro delle tradizioni valide da sempre, e nella legittimità di coloro 
che sono chiamati a rivestire una autorità (potere tradizionale); 3) di 
carattere carismatico - quando poggia sulla dedizione straordinaria al 
carattere sacro o alla forza eroica o al valore esemplare di una persona, 
e degli ordinamenti rivelati o creati da essa (potere carismatico)2.

Tutto questo, nel 1130, mancava a Ruggero. Come fece a procu-
rarselo non è facile comprenderlo, ma certamente proseguì in buona 
parte sulla scia dello zio Roberto il Guiscardo, che nel 1059 si era fat-
to nominare duca dal papa Niccolò II: abusivamente, perché la con-
cessione del titolo ducale era di competenza imperiale e non papale 
(tanto più, poi, che per la parte siciliana andava guadagnato con le 
armi contro i Saraceni); ma la “lotta per le investiture” in quegli anni 
stava rimettendo tutto in discussione3. E Ruggero forse seguì anche 
il lontano modello di Guglielmo il Conquistatore, che nel 1166, sul 
campo di battaglia di Hastings, conquistò il regno di Inghilterra. Tut-
tavia, va sottolineata una differenza sostanziale con quei due modelli: 
Roberto il Guiscardo si andò ad affiancare ad altri duchi già esistenti; 
e prima di Guglielmo il Conquistatore in Inghilterra c’erano stati 
altri re. Invece Ruggero creò ex novo ogni cosa: come abbia fatto dob-
biamo ricavarlo dalle fonti, che sono sempre reticenti. 

2 M. Weber, Economia e Società, I, Milano 1968 (ed. or. Tübingen 1922), pp. 
210-211.
3 Su questi problemi cfr., con sottigliezza, P. Delogu, I Normanni in Italia: crona-
che della conquista e del regno, Napoli 1984, pp. 59-62; nonché J. Déer, Das Pap-
sttum und die süditalienischen Normannenstaaten: 1053-1212, Göttingen 1969.



41

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

Una premessa metodologica imprescindibile è da tener presente 
sin da subito: le fonti, come i testimoni, vanno interrogate corretta-
mente e, soprattutto se sono di tipo narrativo (come cronache, anna-
les o historiae), non possono mai avere una patente di “attendibilità” 
piena. Le cronache non possono essere considerate alla stregua di 
miniere cui attingere informazioni “brute”, dati puri. Hanno biso-
gno di un approccio filologico-letterario di tipo non positivistico, 
dal momento che i cronisti spesso si limitano a riferire ciò che han-
no sentito; e se pure sono stati testimoni diretti (ma c’è sempre da 
diffidare, anche se, anzi soprattutto se lo dichiarano esplicitamente) 
raccontano ciò che vogliono, rispondendo a modelli culturali o a 
linee interpretative della realtà dettate dall’appartenenza a uno schie-
ramento ideologico4.

Dunque, passiamo rapidamente in rassegna innanzitutto le fon-
ti narrative di tipo cronachistico che ci raccontano come avvenne 
l’incoronazione di Ruggero e quali sono i problemi connessi con 
la ricostruzione dell’evento. Le fonti sono contraddittorie e, come 
detto, vanno valutate e interpretate specificamente. 

Un primo problema, di non scarso rilievo, è dato dall’individua-
zione di chi pose la corona sul capo di Ruggero II. Falcone Beneven-
tano a tale proposito racconta:

Anno igitur ipso, predictus Anacletus cardinalem suum, Comite 
nomine, ad ducem illum [Rogerium] direxit, quem die Nativitatis 
Domini in civitatem Palormitanam in regem coronavit. Princeps 
vero Robertus Capuanus coronam in capite eius posuit, cui non 
dignam retributionem impendit5.

4 Per un approfondimento di tali questioni sia consentito il rimando a F. Delle 
Donne, Perché tanti anonimi nel medioevo? Note e provocazioni sul concetto di autore 
e opera nella storiografia mediolatina, «Rivista di cultura classica e medioevale», 58 
(2016), pp. 145-166. Inoltre, si veda anche Scrivere storia nel medioevo. Regola-
mentazione delle forme e delle pratiche nei secoli XII-XV, cur. F. Delle Donne, P. 
Garbini, M. Zabbia, Roma 2020.
5 Falcone di Benevento, Chronicon Beneventanum. Città e feudi nell’Italia dei Nor-
manni, ed. E. D’Angelo, Firenze 1998, p. 108. Alle notizie fornite da Falcone si 



42

Fulvio Delle Donne

Quello stesso anno Anacleto inviò al duca Ruggero un suo cardinale, 
chiamato Conti, che lo incoronò re il giorno di Natale nella città di Pa-
lermo. A porgli la corona sul capo fu però il principe Roberto di Capua, 
a cui non diede degna ricompensa.

Non semplice da intendere è la distinzione tra chi incoronò (forse 
materialmente come sembrerebbe indicare il verbo coronare) e chi 
gli pose la corona sul capo (forse chi lo aiutò a diventare re, secondo 
l’espressione coronam in capite ponere). Ad ogni modo Falcone, assai 
critico nei confronti del re normanno, coglie l’occasione per caratte-
rizzare in maniera maligna l’ingratitudine di Ruggero6. 

Tuttavia, l’incoronazione di Ruggero II offre altri motivi di incer-
tezza, anche sul cerimoniale, ovvero se ci fu o meno anche l’unzione, 
come racconta una versione della cronaca di Romualdo Salernita-
no7, che però oblitera completamente ogni possibile ruolo avuto dai 
rappresentanti della gerarchia ecclesiastica.

Postmodum baronum et populi consilio apud Panormum se in re-
gem Sicilie inungi et coronari fecit8.

Poi in un’assemblea di baroni e popolo si fece ungere e coronare re di 
Sicilia a Palermo.

rifà anche il testo dell’Ignoti monachi cisterciensis S. Mariae de Ferraria Chronica, 
ed. A. Gaudenzi, Napoli 1988, p. 18. Le traduzioni proposte sono sempre di chi 
scrive e sono il frutto dell’interpretazione del testo.
6 Cfr. Houben, Ruggero II cit., p. 73; Caspar, Ruggero II cit., p. 92.
7 Sui manoscritti del Chronicon cfr. le introduzioni alle edizioni citate nella nota 
successiva. Inoltre H. Hoffmann, Hugo Falcandus und Romuald von Salerno, 
«Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters», 23 (1967), pp. 116-170; D. 
J. A. Matthew, The Chronicle of Romuald of Salerno, in The Writing of History in the 
Middle Ages. Essays Presented to R.W. Southern, cur. R. H. C. Davis, J. M. Walla-
ce-Hadrill, Oxford 1981, pp. 239-274; M. Zabbia, Romualdo Guarna arcivescovo 
di Salerno e la sua Cronaca, in Salerno nel XII secolo. Istituzioni, società, cultura, cur. 
P. Delogu, P. Peduto, Salerno 2003, pp. 380-398.
8 Romualdus Salernitanus, Chronicon, RIS2, VII, ed. C. A. Garufi, Città di Ca-
stello 1935, p. 218; cfr. anche Romoaldus, Annales, ed. W. Arndt, MGH SS, XIX, 
Hannoverae 1866, p. 419. 



43

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

Gli usi liturgici, con la connessa terminologia, non potevano es-
sere ignoti al vescovo Romualdo, che successivamente incoronò re 
Guglielmo II. Pur se va detto che l’idea dell’incoronazione senza 
passare per l’intermediazione di un rappresentante della gerarchia 
ecclesiastica dovette senz’altro venire in mente a Ruggero II, come si 
evince soprattutto dai mosaici della Martorana di Palermo9.

A ogni modo, Ruggero II studiò attentamente e approfondita-
mente il modo in cui risolvere il problema della legittimazione del-
la propria incoronazione regia, come dimostra il ricco racconto di 
Alessandro di Telese, a proposito del suggerimento dato soprattutto 
dal conte Enrico del Vasto a Ruggero II.

Videlicet ut ipse, qui tot provinciis, Sicilie, Calabrie, Apulie, ce-
terisque regionibus que pene Romam usque habentur, Domino 
cooperante dominabatur, nequequam utique ducalis sed Regii 
illustrari culminis honore deberet. Qui etiam addebant, quod re-
gni ipsius principium et caput, Panhormus Sicilie metropolis fieri 
deceret; que olim sub priscis temporibus super hanc ipsam pro-
vinciam Reges nonnullos habuisse traditur, qui postea, pluribus 
evolutis annis, occulto Dei disponente iudicio nunc usque sine 
regibus mansit10. 

E cioè, che egli stesso, che dominava con l’aiuto di Dio tante province, 
Sicilia, Calabria, Puglia e altre regioni quasi fino a Roma, non doveva 
più fregiarsi del titolo di duca, ma di quello di re. I consiglieri aggiunse-
ro poi che il centro e la capitale del regno sarebbe dovuta essere Palermo, 
che una volta, in tempi antichi, si tramanda che avesse avuto dei re che 
governarono sulla stessa provincia di Sicilia, e che poi, trascorsi moltis-
simi anni, per un imperscrutabile disegno divino, fino a ora è rimasta 
senza re.

9 Per una interpretazione non strettamente politica dell’immagine cfr., tuttavia, 
M. Vagnoni, “Dei gratia rex Sicilie”. Scene d’incoronazione divina nell’iconografia 
regia normanna, Napoli 2017, pp. 49-79.
10 Alexander Telesinus, Ystoria Rogerii regis Sicilie Calabrie atque Apulie, ed. L. De 
Nava con commento di D. Clementi, Roma 1991, pp. 23-25.



44

Fulvio Delle Donne

Alessandro di Telese, sostenitore e celebratore del potere norman-
no11, ci fa comprendere che la preoccupazione principale di Ruggero 
II fu quella di dare una solida giustificazione alla creazione della sua 
monarchia, che non veniva improvvisamente inventata, ma veniva 
più semplicemente restaurata, col consenso della nobiltà e con il 
supporto dottrinario di esperti e dotti. Non si trattava di un’innova-
zione, ma di un ripristino, giustificato quindi da un’antica tradizione 
regia già radicata in Sicilia. Dunque, non si trattava di sovvertire le 
istituzioni (la cosa sarebbe stata difficile da giustificare giuridicamen-
te), ma di riportarsi a un antico ordine12. 

A parte questo, il racconto di Alessandro di Telese insiste anche su 
altre circostanze. Il testo è un po’ lungo, ma vale la pena leggerlo per 
intero e come sempre la traduzione proposta aiuterà a comprenderlo.

Horum itaque amica atque laudanda suggestio, cum infra semet 
ipsum multipharie tractando versaretur, velletque exinde certum 
ratumque habere consilium Salernum regreditur; extra quam non 
longe convocatis ad se aliquibus ecclesiasticis peritissimis, atque 
competentioribus personis, nec non quibusdam principibus, comi-
tibus, baronibus, simulque aliis qui sibi sunt visi probatioribus viris, 
patefecit eis examinandum secretum et inopinatum negotium; ac 
illi, rem ipsam sollicite perscrutantes, unanimiter tandem uno ore 
laudant, concedunt, decernunt; ymmo, magnopere precibus insi-
stunt ut Rogerius dux in regiam dignitatem apud Panhormum, Si-
cilie metropolim, promoveri debeat, qui non tantum Sicilie paterna 
hereditate, verum etiam Calabrie, Apulie, ceterarumque terrarum, 

11 Cfr. soprattutto l’introduzione alla citata ed. di De Nava; N. Cilento, La «co-
scienza del Regno» nei cronisti meridionali, in Potere, società e popolo tra età norman-
na ed età sveva, Atti delle quinte giornate normanno-sveve (Bari, 26-28 ottobre 
1981), Bari 1983, pp. 165-184; M. Oldoni, Realismo e dissidenza in due scrittori 
del regno di Ruggero II: Falcone di Benevento e Alessandro di Telese, in Società, potere e 
popolo nell’età di Ruggero II, Atti delle terze giornate normanno-sveve (Bari, 23-25 
maggio 1977), Bari 1979, pp. 259-283.
12 Cfr. Houben, Ruggero II cit., pp. 67-72; R. Elze, Zum Königtum Rogers II. von 
Sizilien, in Festschrift für Percy Ernst Schramm zu seinem siebzigsten Geburtstag, I, 
Wiesbaden 1964, p. 105; Cilento, La «coscienza del Regno» cit., p. 166.



45

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

que non solum ab eo bellica obtinentur virtute, sed et propinquitate 
generis antecedentium ducum iure sibi succedere debent. Nam si re-
gni solium in eadem quondam civitate ad regendum tantum Siciliam 
certum est extitisse, et nunc ad ipsum per longum tempus defecisse 
videtur, valde dignum et iustum est ut in capite Rogerii diademate 
posito, regnum ipsum non solum ibi modo restituatur, sed in ceteras 
etiam regiones, quibus iam dominari cernitur, dilatari debeat13.

Il duca, avendo ripetutamente vagliato tra sé e sé il lodevole e sincero 
suggerimento di costoro, volle meditarlo approfonditamente e chiedere 
consiglio, tornando a Salerno. Non molto lontano da questa città, con-
vocati alcuni espertissimi uomini di chiesa e le persone più competenti 
in materia, inoltre alcuni principi, conti, baroni e altri uomini a suo 
parere degni di fede, annunciò loro che c’era da esaminare un affa-
re segreto e mai fino ad allora preso in considerazione. E quelli, preso 
sollecito consiglio sulla questione, infine all’unanimità e coralmente lo-
darono, assunsero concorde decisione e deliberarono; anzi, con molte 
preghiere andarono insistendo che si dovesse promuovere il duca Rug-
gero alla dignità regia presso Palermo, capitale della Sicilia; poiché egli 
non soltanto era padrone della Sicilia per eredità paterna, ma anche 
della Calabria, della Puglia e delle altre terre, ottenute da lui non solo 
per la sua virtù bellica, ma anche per parentela con i precedenti duchi. 
Infatti, se la sede del regno, limitata al governo della sola Sicilia, c’era 
stata un tempo nella stessa città e poi era venuta meno per lungo tempo, 
certo era cosa degna e giusta che, posta la corona sul capo di Ruggero, lo 
stesso regno venisse restaurato non solo lì, ma si dovesse estendere anche 
alle altre regioni su cui risultava già dominare.

Ruggero non decide in prima persona: l’idea del regno non viene 
a lui, ma la riceve come invito ed esortazione (amica atque laudan-
da suggestio). Egli però non l’accetta passivamente, ma, come uomo 
prudente, la sottopone al giudizio degli uomini più esperti e com-
petenti (certum ratumque habere consilium; convocatis ad se aliquibus 
ecclesiasticis peritissimis, atque competentioribus personis). Sono loro a 
decidere ed è notevole la studiata insistenza sui termini che riman-

13 Alexander Telesinus, Ystoria Rogerii cit., pp. 23-25.



46

Fulvio Delle Donne

dano a un’idea di condivisione e unanimità, quasi come se vi fosse 
un’acclamazione (unanimiter tandem uno ore laudant, concedunt, de-
cernunt). Sono loro a dichiarare che Ruggero debba essere re secondo 
la legge morale (dignum) e secondo il diritto (iustum). E ancora una 
volta si insiste sul fatto che Palermo era antica capitale di un regno: 
quale non è detto e non si sa; ma non importa: sono gli esperti a 
decretarlo.

Se questi sono i preliminari che conducono all’incoronazione, la 
descrizione della cerimonia fatta da Alessandro di Telese è parimenti 
significativa, con la sua ostentata insistenza sulla ricchezza della cor-
te, che costituisce un tópos frequente. E questa “liturgia” dell’osten-
tazione della ricchezza e dello sfarzo viene confermata esplicitamente 
anche dal racconto della cerimonia dell’incoronazione, fatto da Ales-
sandro di Telese. Anche in questo caso il passo è un po’ lungo, ma è 
indispensabile leggerlo per intero.

Cum ergo dux ad ecclesiam archiepiscopalem more regio ductus, 
ibique unctione sacra linitus, regiam sumpsisset dignitatem, non 
potest litteris exprimi, immo mente extimari que et qualis quanta-
ve eius tunc esset gloria, quam magnus in regni decore, quamque 
etiam in divitiarum affluentiis admirabilis. Nempe aspicientibus 
tunc universis ita videbatur ac si omnes huius mundi opes hono-
resque adessent. Inextimabiliter quidem tota coronabatur civitas, in 
qua non nisi gaudium et lux erat. Palatium quoque regium undique 
interius circa parietem palliatum glorifice totum rutilabat. Solarium 
vero eius multicoloriis stratum tapetis terentium pedibus largifluam 
prestabat suavitatem. Euntem vero regem ad Ecclesiam sacrandum, 
universis eum dignitatibus comitantibus, immensus etiam equorum 
numerus ex parte altera ordinate procedens, sellis frenisque aureis 
vel argenteis decoratus, secum comitabantur. Ad regiam discum-
bentibus mensam ciborum potumque multimodus atque affluen-
tissimus apparatus habebatur; ubi quidem non nisi in pateris, seu 
catinis aureis vel argenteis ministratum fuit. Servitor ibi nullus nisi 
quem serica tegeret vestis; adeo ut ipsi etiam parobsidum reporti-
tores sericis operirentur indumentis. Quid plura? Gloria et divitie 
in domo regis tot et tales tanteque tunc vise sunt, ut omnibus et 
miraculum ingens et stupor vehementissimus fieret; in tantum, ut 



47

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

timor etiam non modicus universis qui de longe venerant, incute-
retur. Et enim multo plura in eo conspiciebantur, quam rumor non 
fuit quem audierant14.

Quando fu condotto il duca alla chiesa arcivescovile, secondo il costume 
regio, e lì consacrato con l’unzione, avendo assunto la dignità regia, 
non si può esprimere con parole scritte né immaginare quale e quanta 
fosse allora la sua gloria, quanto grande fosse in lui la maestà di re 
e quanto fosse da ammirare per l’abbondanza delle ricchezze. Infatti 
alla totalità di quelli che guardavano sembrava proprio che tutti i beni 
e gli onori di questo mondo si trovassero lì. Tutta la città era adorna 
in modo inestimabile, e in essa non vi erano che gioia e luce. Anche 
il palazzo regio era rivestito tutto di drappi all’interno sulle pareti, e 
il suo pavimento coperto di tappeti variopinti offriva morbidezza ai 
piedi di coloro che lo calpestavano; e, accompagnato con tutti gli onori, 
il re andava alla chiesa per essere consacrato; lo accompagnava un gran 
numero di cavalli, disposti ordinatamente sui due lati, con selle e freni 
decorati d’oro e d’argento. Per coloro che sedevano alla mensa regia c’era 
un vario e abbondantissimo apparato di cibi e bevande, che furono 
serviti solo in piatti e coppe d’oro e argento. Tutti i servitori, lì, indossa-
vano vesti di seta, al punto che persino i portatori di stoviglie avevano 
indosso una tunica serica. Che dire di più? La gloria e le ricchezze nella 
reggia furono tali e tante che a tutti sembrò un gran miracolo, e ne 
ebbero profondo stupore, così tanto da incutere timore non modesto in 
chi veniva da lontano. E infatti videro molto più sfarzo di quello che 
avevano sentito dire.

La descrizione di Alessandro è molto suggestiva e dettagliata, tan-
to che ha fatto talvolta pensare che l’abate telesino, pur non essendo 
stato presente di persona, fosse stato informato dei particolari da un 
testimone oculare, forse rappresentato dalla committente dell’opera, 
Matilde, sorella di Ruggero II, o da suo marito, il conte Rainulfo 
d’Alife15. A dire il vero non si tratta di una questione rilevante: non 
c’era bisogno di avere informazioni da parte di alcuno. Tanto è vero 

14 Ivi, pp. 25-26.
15 Cfr. Houben, Ruggero II cit., p. 72.



48

Fulvio Delle Donne

che la cerimonia vera e propria non viene assolutamente descritta. 
Alessandro, infatti, non ci dice con precisione quali furono i gesti 
compiuti, oppure i rappresentanti della nobiltà e della gerarchia ec-
clesiastica che parteciparono al rito, o chi fu a porre la corona sul 
capo di Ruggero II. Al cronista interessa esporre i dettagli liturgici 
o i particolari giuridici: più che dimostrare gli importa mostrare e 
dichiarare. Allo stesso modo in cui era bastato dire che la Sicilia 
era stato un Regno (senza chiarire quale), era sufficiente dire anche 
che la cerimonia c’era stata, senza specificare se c’era stato il doppio 
momento dell’incoronazione e dell’unzione, o quali altri passaggi vi 
furono. 

Insomma, da Alessandro non veniamo a sapere quello che accad-
de effettivamente nella cattedrale, ma solo che accadde. L’ostenta-
zione della ricchezza e dello sfarzo - con insistenza che non può non 
colpire anche il lettore più distratto - costituiva, evidentemente, la 
principale insegna di potere che intendeva mostrare Ruggero II, o, 
almeno, ciò che dovette essere maggiormente recepito dagli spetta-
tori. 

Quale fu l’ordo coronatonis, ovvero la liturgia cerimoniale segui-
ta nel corso nell’incoronazione, lo spiega in questo volume Angela 
Lamanna, dunque non ci soffermiamo su questo problema e ci ac-
cingiamo a concludere queste pagine, nelle quali, attraverso le varie 
fonti esaminate, abbiamo visto quanto sia difficile diventare re16. 
Un’incoronazione non è mai un atto banale: per epoche successive 
sappiamo che lo svolgimento delle cerimonie fu talvolta oggetto di 

16 Comunque, cfr. anche R. Elze, Tre «ordines» per l’incoronazione di un re e di una 
regina del regno normanno, in Atti del Congresso Internazionale di Studi sulla Sicilia 
Normanna, Palermo 1973, pp. 445-453; Id., The Ordo for the Coronation of King 
Roger II of Sicily, in Coronations. Medieval and early Modern Monarchic Ritual, cur. 
J. M. Bak, Berkeley 1990, pp. 170-178; Id., Der normannische Festkrönungsordo 
aus Sizilien, in Cavalieri alla conquista del Sud, cur. E. Cuozzo, J. M. Martin, 
Roma - Bari 1998, pp. 315-327; Id., Le insegne del potere, in Strumenti tempi e 
luoghi di comunicazione nel Mezzogiorno normanno-svevo, Atti delle undicesime 
giornate normanno-sveve (Bari, 26-29 ottobre 1993), cur. V. Sivo, G. Musca, Bari 
1995, pp. 115-117.



49

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

contrattazione lunghissima e delicatissima tra le varie parti in cau-
sa17. A maggior ragione non fu un atto assolutamente banale per 
Ruggero, che dovette inventare dal nulla l’istituzione monarchica. 
La legittimità della sua incoronazione, del resto, dovette essere con-
siderata assai dubbia da molti suoi contemporanei. A questo pro-
posito, basti ricordare che secondo il cronista Ottone di Frisinga 
«regium nomen usurpavit»18, e che secondo Bernardo di Clairvaux, 
egli fu «usurpator Siculus» o «invasor imperii.»19

Ma chiudiamo davvero con un aneddoto particolarmente succo-
so. Bernardo, Tesoriere di Saint-Pierre di Corbie intorno al 1230, 
ci racconta che il re di Francia Luigi (sapere quale non è cosa con-
gruente), spinto dal vento, giunse con la sua nave in Sicilia e fu 
accolto molto onorevolmente da Ruggero, signore di Puglia e di Ca-
labria. Ma, prima che Luigi ripartisse, Ruggero, gli fece visitare il suo 
tesoro: a quel punto, quasi come fosse un gioco, Ruggero chiese a 
Luigi di mettergli la corona sul capo. Anche in quest’ultimo caso il 
passo, in antico francese, è lungo, ma come sempre è accompagnato 
e chiarito dalla traduzione. 

Se pourpensa Rogiers d’une mout grant voisdie. Et vint au roi, si li 
dist qu’il alast aveuc lui, par tout son castiel et à son tresor; et quan 
qu’il li plairoit preist à sa volenté, comme le suen. Li rois ala adonc 
avé li à son tresor. Et cil li fist moustrer tous les biaus joiaus que il 
avoit; mais li rois n’en vot riens prendre. Rogiers prist une couronne 
d’or mout biele, si vint al roy, si li dist: «Sire, se vous plaisirs estoit 
que vous me mesissiés ceste couronne d’or en ma tieste, pour savoir 
comment elle me serroit?». Li rois, qui n’estoit mie malicieus, pour 

17 Si veda, ad esempio, il dettagliatissimo racconto delle trattative condotte tra 
Alfonso II d’Aragona e papa Alessandro VI fatto dal gran cerimoniere pontificio 
Johannes Burckardus, Liber notarum usque ad annum 1506, ed. E. Celani in RIS2, 
XXXII, Bologna 1907-1942, pp. 470-519.
18 Otto Frisingensis, Gesta Friderici I. imperatoris, ed. G. Waitz, MGH, S. Rerum 
Germanicarum, Hannoverae 1912, p. 15.
19 Cfr. Bernardus Claraevallensis, Epistulae, in Patrologia Latina, cur. J. P. Migne, 
CLXXXII, Lutetiae Parisiorum 1854, coll. 294, 295; ma altre espressioni più o 
meno simili si trovano anche alle coll. 282 e 285.



50

Fulvio Delle Donne

l’onnour qu’il li avoit douné et fete, ne li vot escondire, dont il fu 
mout dolans apriès. Il prist la couronne en sa main, si li mist sour 
la tieste. Quant Rogiers ot le couronne en le tieste, il s’agenoulla 
devant le roi, si l’en mercia mout hautement, et dist que plus haus 
hom de lui ne le peuist mie avoir couronné. Quant li rois vit çou, 
si se tint mout à engignié, et prist congié, si s’en ala en France. Et li 
rois Rogiers le convoia jusques à la mer, et fist porter apriès lui grant 
partie de ses joiaus20.

Ruggero ordì un grandissimo inganno. Andò dal re e gli propose di per-
correre con lui tutto il suo castello, di vedere il suo tesoro e di prendere in 
abbondanza quanto gli fosse piaciuto, come se fosse stato suo. Il re si recò 
dunque con lui al suo tesoro. E questi gli fece vedere tutti i bei gioielli 
che aveva; ma il re non volle prendere niente. Ruggero prese una corona 
d’oro molto bella, andò dal re e gli disse: «Signore, vi piacerebbe mettere 
questa corona d’oro sulla mia testa, per sapere come mi starebbe?». Il re, 
che non era malizioso, lo fece, per gli onori che quello gli aveva reso, e 
non gli volle dire di no, cosa di cui dopo si pentì molto. Prese la corona e 
gliela mise sul capo. Quando Ruggero ebbe la corona sulla testa, si ingi-
nocchiò davanti al re, lo ringraziò moltissimo e disse che non l’avrebbe 
potuto mai incoronare un uomo più eccelso di lui. Quando il re vide 
ciò, si rese pienamente conto di essere stato ingannato, e, preso congedo, 
se ne andò in Francia.

20 Chronique d’Ernoul et de Bernard le Trésorier, ed. M. L. de Mas Latrie, Paris 
1871, pp. 13-14. Su Bernardo Tesoriere, continuatore dell’opera di Guglielmo 
di Tiro (Guillelmus Tyrensis, Chronique, ed. R. B. C. Huygens, CC Cont. Med. 
63-63A, Turnhout 1986), cfr. soprattutto l’introduzione alla citata edizione di 
Mas Latrie; M. R. Morgan, The Chronicle of Ernoul and the Continuations of Wil-
liam of Tyre, Oxford 1973, pp. 51 ss.; e, più di recente, C. Croizy-Naquet, Deux  
représentations de la Troisième croisade: l’“Estoire de la guerre sainte” et la “Chronique 
d’Ernoul et de Bernard le Trésorier”, «Cahiers de civilisation médiévale», 44 (2001), 
pp. 313-327. Il passo fu tradotto in latino e riutilizzato anche da Francesco Pipino, 
scempiato dall’antica edizione di Ludovico Antonio Mutarori, che l’attribuì senz’al-
tro a Bernardo Tesoriere: Bernardus Thesaurarius [Franciscus Pipinus], Historia de 
acquisitione Terrae Sanctae, in L. A. Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, VII, coll. 
766-767. Dei libri XXII-XXXI del Chronicon di Pipino (che non contengono il pas-
so in questione) è ora stata approntata l’edizione critica dalla mia allieva Sara Crea, 
per l’Edizione nazionale dei testi mediolatini d’Italia, Firenze 2021.



51

Il primo re di Sicilia e la sua incoronazione: narrazioni, problemi, significati

Ecco, la sorpresa di re Luigi di Francia nel vedersi ingannato, 
espressa dall’antico narratore che reinventa in maniera novellistica 
la vicenda, ma conferendole l’aspetto verosimile della storia, rap-
presenta in maniera icastica quanto insolita ed eccezionale dovette 
apparire quell’incoronazione, che non aveva alcun fondamento se 
non un’artificiosa combinazione di giustificazioni legittimanti. Le 
giustificazioni legittimanti di chi, per dirla col giurista trecentesco 
Bartolo di Sassoferrato, pur difettando di titolo (ex defectu tituli), 
era effettivamente signore - e signore assai potente - per esercizio del 
potere (ex parte exercitii)21.

21 Cfr. Bartolo da Sassoferrato, Trattati politici. Sulla tirannide. Sulle costituzioni 
politiche. Sui partiti, cur. D. Razzi con prefaz. di D. Quaglioni e traduz. di A. Tur-
rioni, Foligno 2019; nonché D. Quaglioni, Politica e diritto nel Trecento italiano. Il 
«De tyranno» di Bartolo da Sassoferrato (1314-1357), Firenze 1983.





53

ANGELA LAMANNA

L’incoronazione di Ruggero.
Un nuovo testimone dell’Ordo A

Gli ordines coronationis sono testi liturgici che descrivono il pro-
cedimento di una cerimonia d’incoronazione regia o imperiale, 
all’interno dei quali possiamo trovare riferimenti agli attori coin-
volti (coronator, coronandus, chierici, vescovi, principi, popolo ecc.), 
ai gesti da compiere, alle preghiere da pronunciare e alle vesti, alle 
insegne e ai simboli da impiegare. Gli ordines si compongono di ru-
briche e formule: le prime riportano il rituale da seguire; le seconde, 
in genere più estese, comprendono preghiere per la messa d’incoro-
nazione, benedizioni e prediche sul buon governo del neo incorona-
to1. Nel corso dei secoli, dal IX sino agli inizi dell’età moderna, gli 
ordines coronationis sono stati ripresi e a volte modificati a seconda 
della specifica situazione politico-culturale nella quale dovettero poi 
esser impiegati. 

Il primo storico a dare notizia di tre ordines per l’incoronazione 
di un re e di una regina del regno normanno di Sicilia fu Jacob 
Schwalm, che nel 1898 ne curò un’edizione parziale2. Nella seconda 

1 *Desidero ringraziare Pasquale Cordasco, Fulvio Delle Donne, Paolo Fioretti, 
Clelia Gattagrisi, Francesco Nocco e Francesco Violante per i preziosissimi consi-
gli ricevuti durante questo lavoro di ricerca.
R. Elze, Le consacrazioni regie, in Segni e riti nella chiesa altomedievale occidentale, 
Atti della XXXIII Settimana di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Me-
dioevo (Spoleto, 11-17 aprile 1985), Spoleto 1987, p. 53.
2 J. Schwalm, Reise nach Italien im Herbst 1894, «Neues Archiv für ältere deutsche 
Geschichtskunde», 23 (1898), pp. 18-22.



54

Angela Lamanna

metà del Novecento anche Reinhard Elze pubblicò, nel 19733 e poi 
in edizione aggiornata nel 19904, i testi di questi tre ordines (A, B e 
C) relativi all’incoronazione di re, all’incoronazione di circostanza 
del re e all’incoronazione di una neo-regina. Gli ordines siciliani A, 
B e C si rifanno in parte al Pontificale Romano-Germanico del X 
secolo (PRG), una raccolta di testi destinati all’uso liturgico e didat-
tico di pertinenza del vescovo, che deve la sua identificazione e il suo 
nome a Michel Andrieu e la sua successiva edizione a Cyrille Vogel 
e allo stesso Elze5. Nello specifico l’ordo A, che in questa sede più ci 
interessa, ha come modello originario l’ordo ad regem benedicendum 
o ordo di Magonza6 del PRG, rispetto al quale però presenta frasi 
modificate o completamente eliminate. Nel dettaglio Elze ci mostra 
come7: 

1. nel testo del PRG, al paragrafo 21, venivano consegnati al co-
ronandus lo scettro e il bastone: «postea sceptrum et baculum acci-
piat», tipiche insegne regali tedesche; mentre nell’ordo A al re ven-

3 R. Elze, Tre ordines per l’incoronazione di un re e di una regina del regno normanno 
di Sicilia, in Atti del Congresso internazionale di studi sulla Sicilia normanna 
(Palermo 4-8 Dicembre 1972), Palermo 1973, pp. 438-459.
4 Id., The Ordo for the coronation of King Roger II of Sicily: an example of dating from 
internal evidence, in Coronations. Medieval and Modern Monarchic Ritual, cur. J. 
M. Bak, Berkeley 1990, pp. 165-178.
5 Il PRG risale all’incirca al periodo compreso fra il 950 e il 963/964 e fu realizzato 
presso lo scriptorium del monastero di Sant’Albano di Mainz, Magonza, per inizia-
tiva e con la supervisione di Guglielmo I, arcivescovo di Magonza dal 954, figlio di 
Ottone I. Mantenne grande importanza risultando “il” pontificale per eccellenza 
almeno fino al XII secolo quando fu in parte sostituito dal Pontificale Romano del 
XII secolo: C. Vogel - R. Elze, Le Pontifical romano-germanique du dixième siècle, 
voll. I-III, Città del Vaticano 1963-1972.
6 Cfr. P. E. Schramm, Der Ablauf der deutschen Konigsweihe nach dem ‘Mainzer Ordo’ 
(um 960), in Kaiser, Könige und Päpste, vol. III, Stuttgart 1969, pp. 59-60; G. Isa-
bella, I giorni del carisma. Incoronazioni regie e imperiali dei secoli X, XI e XII, in Il 
carisma nel secolo XI. Genesi, forme e dinamiche istituzionali, Atti del XXVII Conve-
gno del Centro Studi Avellaniti (Fonte Avellana, 30-31 agosto 2005), Negarine di S. 
Pietro in Cariano 2006, pp. 83-102.
7 Elze, Tre ordines cit., pp. 441-442.



55

L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’ordo A

gono consegnati lo scettro e il globo: «postea sceptrum et regnum 
accipiat», insegne regali siciliane; 

2. nell’ordo A, nei paragrafi 7 e 25, vengono tagliate le parti re-
lative all’eredità al trono, cioè agli antenati, che per Ruggero non 
potevano essere nominati, essendo egli il primo re: «vis regnum tibi 
a Deo concessum secundum iustitiam patrum tuorum regere» e «sta 
et retine amodo locum quem hucusque paterna successione tenuisti, 
hereditario iure tibi delegatum per auctoritatem Dei omnipotentis», 
che diventano: «vis regnum tibi a Deo concessum iustitia regere», 
e «sta et retine amodo locum tibi delegatum per auctoritatem Dei 
omnipotentis». Invece, non viene eliminato il passo del paragrafo 14 
che recita la norma di carattere ereditario per i successori: «reges de 
lumbis eius egrediantur regnum hoc regere totum»;

3. il passo «ut sis benedictus et constitutus rex in regno isto» (per-
ché tu sia benedetto e fatto re in questo regno) del paragrafo 13 è stato 
abbreviato togliendo la parte finale «in regno isto», come a dirci che 
l’incoronato diviene ora re di un regno del quale non era in possesso 
fino a quel momento.

Nonostante la difficoltà riscontrata più volte dagli studiosi nella 
datazione degli ordines, per Elze non ci sono dubbi riguardo all’ordo 
A: le varianti introdotte ad hoc rispetto all’ordo ad regem benedicen-
dum riportano e rispondono tutte alle necessità del momento, alla 
situazione politico-culturale dell’Italia meridionale nel 1130, e quin-
di all’incoronazione di Ruggero II il 25 dicembre di quell’anno.

Schwalm trovò l’ordo A ai fogli 22r-30r del manoscritto 614 della 
Biblioteca Casanatense di Roma (siglato in seguito da Elze C): si 
tratta di un pontificale redatto nel regno normanno di Sicilia per la 
diocesi di Benevento verso il XIII secolo, in scrittura beneventana8. 
Elze ha in seguito individuato altri tre pontificali di origine siciliana 
contenenti l’ordo A9:

8 R. F. Gyug, From Beneventan to Gothic: continuity and change in southern italian 
liturgical ceremonies, in Classica et Beneventana. Essays Presented to Virginia Brown 
on the Occasion of her 65th Birthday, Turnhout 2008, pp. 302-303.
9 Elze, Tre ordines cit., p. 439.



56

Angela Lamanna

Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 6748, 
fine XIII-inizi XIV secolo (siglato da Elze V): un pontificale in pre-
gotica siciliana proveniente da Monreale che contiene l’ordo A ai ff. 
103v-111v10;

Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 4746, 
fine XIII-inizi XIV secolo (siglato da Elze S): un pontificale in pre-
gotica siciliana proveniente da Siracusa che contiene l’ordo A ai ff. 
17v-22r11;

Madrid, Biblioteca Nacional, 678, XIV secolo (siglato da Elze 
M): un pontificale in gotica proveniente da Messina che contiene 
l’ordo A ai ff. 130v-141r12.

Fino a oggi, quindi, si conoscevano solo questi quattro testimoni 
dell’ordo A. Recentemente ho avuto modo di individuare un quinto 
testimone dell’ordo utilizzato per l’incoronazione di Ruggero II, o 
meglio quel che resta13. Si tratta, infatti, di due frammenti perga-
menacei provenienti da un medesimo manoscritto perduto, d’ora in 

10 https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.6748; cfr. H. Ehrensberger, Libri litur-
gici Bibliothecae Apostolicae Vaticanae, Roma 1897, p. 551; H. M. Bannister, Mo-
numenti Vaticani di paleografia musicale latina, Roma 1913, p. 156, n. 520; Gyug, 
From Beneventan to Gothic cit., p. 305; A. Di Sante, I Vaticani latini: dinamiche di 
organizzazione e di accrescimento tra Cinque e Seicento, in La Vaticana nel Seicento 
(1590-1700): una biblioteca di biblioteche, cur. C. Montuschi (Storia della Biblio-
teca Apostolica Vaticana, vol. III), Città del Vaticano 2014, p. 501.
11 https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.lat.4746; cfr. Bannister, Monumenti Vatica-
ni cit., p. 157, n 523b; J. O. Bragança, Pontifical de Braga do século XII. Porto, 
Biblioteca Municipal, ms. 1134, «Didaskalia. Revista da Faculdade de Teologia de 
Lisboa», 7 (1977), p. 326; Gyug, From Beneventan to Gothic cit., p. 305.
12 http://bdh-rd.bne.es/viewer.vm?id=0000077862&page=1; cfr. R. P. Remolar - 
J. L. De Toro, Inventario general de Mss. de la Bibl. Nacional, vol. II, Madrid 1956, 
p. 155; J. Janini - J. Serrano - A. M. Mundó, Manuscritos litúrgicos de la Bibl. 
Nacional, Madrid 1969, pp. 30 ss.; Gyug, From Beneventan to Gothic cit., p. 303.
13 Per una descrizione più approfondita mi sia consentito rimandare a A. Laman-
na, Un quinto testimone dell’Ordo A. Due frammenti pergamenacei della biblioteca 
Nazionale “Sagarriga Visconti-Volpi” di Bari, tesi di laurea magistrale in Paleografia 
latina, Università degli studi di Bari “Aldo Moro”, anno accademico 2018-2019, 
relatrice Clelia Gattagrisi, correlatore Pasquale Cordasco.



57

L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’ordo A

poi siglato B14, e oggi conservati nella cartella frammenti da restauro, 
senza segnatura, presso la Biblioteca Nazionale “Sagarriga Viscon-
ti-Volpi” di Bari. Nell’aprile del 1952 i due fogli pergamenacei sono 
stati estratti dal piatto anteriore della legatura originaria, in seguito 
ripristinata in piena pelle, della cinquecentina delle Legende sancto-
rum di Iacopo da Varazze (Iacobus de Voragine)15. Anche se utilizzati 
come materiale di rinforzo e rifilati lungo i bordi, fortunatamente 
non hanno subito perdita di scrittura. Misurano entrambi circa mm 
210 × 150.

Dal punto di vista codicologico i lacerti versano in discreto stato 
di conservazione: il più rovinato, il B1 (Fig. 1), si mostra di colore 
scuro, cosparso di piccoli fori lungo tutto il lato sinistro del foglio e 
con un ripristino nella parte superiore; il B2 (Fig. 2), di colore più 
chiaro e ben leggibile, presenta note marginali di mano cinquecen-
tesca e seicentesca e nel verso un disegno a secco non terminato. Il 
testo riportato da B1 e B2 è disposto a piena pagina su ventidue ri-
ghi, recto/verso, in uno specchio grafico previo di rigatura che misura 
circa mm 190 × 105.

14 Molto probabilmente un pontificale come i manoscritti C, M, S e V che con-
tengono gli altri testimoni dell’ordo A.
15 Collocato nel fondo delle cinquecentine con segnatura 70 D 10.

Fig. 1. Bari, Biblioteca Nazionale, frammenti da restauro, B1r-B1v



58

Angela Lamanna

L’analisi paleografica dei due frammenti rivela una pregotica si-
ciliana, scrittura che in questi frammenti si mostra chiara e di facile 
lettura: si tratta di un sistema grafico che presenta spazi bianchi più 
o meno costanti tra le parole, le quali, invece, mostrano all’interno 
lettere serrate le une alle altre grazie alla presenza di trattini di attac-
co/stacco; si tende, dunque, ad eliminare gli spazi bianchi utilizzan-
do la r uncinata e la d onciale ove necessario, abbreviazioni, e la s 
maiuscola a fine parola e a fine rigo (non sempre in modo regolare). 
Le lettere hanno un’altezza di mm 3 (che arriva a mm 5 in presenza 
di aste) e una larghezza costante di mm 2 (a parte la m, larga mm 
4). Il modulo, quindi, si presenta medio-piccolo e costante. Le aste 
sono poco pronunciate e l’interlinea misura mm 5, una dimensione 
speculare all’altezza di una f, una l o una s lunga: tutto ciò dona alla 
scrittura un aspetto ordinato e compatto. 

Il ductus è posato e dal tratteggio è plausibile desumere l’utilizzo, 
da parte dell’amanuense, di una penna a punta mozza, piuttosto 
rigida e larga, dato l’evidente, graduale contrasto fra tratti spessi e 
sottili in alcune lettere (e, g, x, ecc.). 

L’ignoto copista per il suo lavoro ha utilizzato inchiostro nero per 
il testo e rosso per le rubriche e i capilettera. Questi ultimi mostrano 
dimensioni variabili in base alla funzione svolta: i capilettera posti ad 

Fig. 2. Bari, Biblioteca Nazionale, frammenti da restauro, B2r-B2v



59

L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’ordo A

inizio di rubrica hanno una grandezza di mm 40 × 20, mentre quelli 
utilizzati ad inizio di frase sono di mm 10 × 10. Nel frammento B2 
la lampada di Wood ha evidenziato la presenza anche di inchiostro 
dorato all’interno dei capilettera minori e maggiori, questi ultimi 
ornati in modo molto semplice con elementi fitomorfi-geometrici 
che sembrano richiamare quelli presenti nei capilettera degli altri 
testimoni dell’ordo A. La b capolettera del frammento B2v presenta 
quattro noduli lungo il corpo e nella parte superiore dell’asta un 
ornamento floreale che ricorda un giglio: elementi che riportano alla 
mente le decorazioni della scrittura che corre lungo i mosaici della 
creazione del firmamento nella cappella palatina di Palermo, come 
del resto la maggior parte dei manoscritti siculi di epoca normanna. 

Le note presenti su B2 riportano delle probationes calami. Di 
particolare interesse è la nota salutem di mano cinquecentesca nel 
margine in alto a sinistra di B2v, che messa a confronto con il sa-
lutem vergato sul verso di c. 276 della cinquecentina delle Legende 
sanctorum diventa un elemento di ricostruzione della storia di questi 
lacerti: è possibile dedurre il non utilizzo di B1 e B2 come materiale 
di rinforzo almeno fino alla fine del Cinquecento-inizi Seicento.

Mettendo a confronto il testo degli altri testimoni dell’ordo A con 
i frammenti di Bari, si evince che questi ultimi:
1.	 riportano l’ordo A a partire dal paragrafo 19 «accipe gladium per 

manus episcoporum licet indignas», fino all’inizio del paragrafo 25 
«sta et retine amodo locum tibi dele», quindi la parte che riguarda 
la consegna delle insegne regali con le relative benedizioni;

2.	 contengono circa 720 parole. Facendo un calcolo approssimativo 
delle parole che il frammento contiene (ovvero circa 360 recto/
verso), e constatando che l’intero ordo conta circa 3040 parole, è 
possibile desumere che in origine, probabilmente, le pagine per-
gamenacee contenenti l’ordo A, nel manoscritto B, siano state 8 o 
10 (in base alle rubriche tramandate da questo testimone, le quali 
potevano ammontare a 31 o 35);

3.	 offrono alcune varianti non particolarmente significative dal 
punto di vista della constitutio textus, ma comunque interessanti. 
Tra le più rilevanti segnalo: 



60

Angela Lamanna

	 a)	 par. 19 (B1r, r. 6): psalmista propheta con C e S contro psalmi-
sta di M e V;

	 b)	 par. 19 (B1r, r. 18): Qui cum Deo con C contro Qui cum Patre di 
S e Qui cum (con l’omissione sia di Deo sia di Patre) di M e V;

	 c)	 par. 22 (B2r, r. 15): a Deo tibi dati con C e S contro a Deo tibi 
traditi di M e V;

	 d)	par. 23 (B2v, rr. 7, 11 e 16): Resp. Amen con C contro M, S e 
V che omettono Resp.;

	 e)	 par. 24 (B2v, r. 20): canente clero con C, M e V contro canente 
choro di S;

	 f )	 par. 25 (B2v, r. 22): Sta et retine con C, M e V contro Ita et 
retine di S.

Sulla base di tale raffronto si desume che B rivela una certa affi-
nità con C (che Elze poneva alla base della sua edizione), dal quale, 
tuttavia, non dipendono direttamente. Alla stessa famiglia di testi-
moni sembra appartenere anche S, che, però, si pone su un livello di 
tradizione più basso, come dimostrano le lacune b (probabilmente 
si integra con Patre la caduta di Deo attestata anche nei mss. M e V) 
e d (condivisa anche da M e V), nonché gli errori significativi e e f. 
Si può altresì affermare che B si colloca nella linea di tradizione più 
corretta, insieme a C (rispetto al quale, tra l’altro, risulterebbe essere 
il più antico).

Se l’ordo A, quindi il testo per l’incoronazione di Ruggero II ri-
portato in questi cinque testimoni, sia stato poi effettivamente uti-
lizzato non possiamo dirlo con certezza, e Fulvio Delle Donne, in 
questo stesso volume, ha appunto mostrato quanto desultorie siano 
le informazioni a disposizione, non trasmesse da nessun cronista 
dell’epoca.

In conclusione, a fronte dell’analisi codicologica, paleografica e 
testuale, e del confronto con alcuni manoscritti palermitani studiati 
da Angela Daneu Lattanzi16, ritengo i frammenti della Biblioteca 

16 Cfr. A. Daneu Lattanzi, Di un manoscritto miniato eseguito a Palermo nel terzo 
quarto del sec. XII e d’alcuni altri manoscritti, con osservazioni sulla scrittura siciliana 



61

L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’ordo A

Nazionale di Bari di origine sicula e databili presumibilmente verso 
la fine del XII secolo. Non è, invece, stato possibile stabilire quando, 
come e perché il manoscritto B sia arrivato in Puglia, e soprattutto, 
dove B1 e B2 siano stati riutilizzati come materiale di rinforzo per le 
Legende sanctorum. È sicuramente avvilente non poter rispondere a 
tutte le domande scaturite dalle varie analisi di questi frammenti, ed 
è allo stesso tempo affascinante constatare come queste fonti siano 
così ricche di informazioni: pochi righi manoscritti, a volte, ripor-
tano alla luce testimoni tanto importanti per la storia quanto per il 
patrimonio librario.

pregotica I, «Accademie e biblioteche d’Italia», s. XXXII, 4 (luglio-agosto 1964), 
Roma 1965, pp. 225-236; Ead., Di un manoscritto miniato eseguito a Palermo nel 
terzo quarto del sec. XII e d’alcuni altri manoscritti, con osservazioni sulla scrittura sici-
liana pregotica II, s. XXXII, 5 (settembre-ottobre 1964), Roma 1965, pp. 309-320; 
Ead., I manoscritti ed incunaboli miniati della Sicilia, voll. I-II, Palermo 1965-1984.



62

Angela Lamanna

Appendice

[B1r] 19. Accipe gladium per manus episcoporum licet in/di-
gnas, vice tamen et auctoritate sanctorum / apostolorum consecra-
tas, tibi regaliter impositum/ nostreque benedictionis officio in de-
fensionem / sancte Dei ecclesie divinitus ordinatum, et esto me/mor 
de quo psalmista propheta dicit: «Accingere / gladio tuo super femur 
tuum potentissime», ut in / hoc per eundem veri equitatis exerce-
as, mo/lem iniquitatis potenter destruas et sanctam Dei / ecclesiam 
eiusque fideles propugnes atque protegas, nec / minus sub fide falsos 
quam christiani nominis hostes / exsecr[es] ac destruas, viduas et pu-
pillos cle/menter adiuves ac defendas, desolata restaura/ta conserves, 
ulciscaris iniusta, confirmes / bene disposita, quatenus hec agendo, 
virtutum / tr<i>umpho gloriosus iustitieque cultor egregius, / cum 
mundi salvatore, cuius tipum geris in nomine, / sine fine merearis 
regnare. Qui cum Deo. /

20. Accinctus autem ense, similiter ab illis ar/millas et pallium et 
anulum accipiat, dicente / metropolitano:

Accipe regie dignitatis / anulum et per hunc in te catholice / [B1v] 
fidei cognosce signaculum, quia, ut / hodie ordinaris caput et prin-
ceps regni ac / populi, ita perseverabis auctor ac stabilitor / christia-
nitatis et [christian]e fidei, ut felix i[n]  / ope[re], locuples in fide, 
cum rege regum / gl[orier]is per eundem, cuius est honor.

21. Postea sceptrum / et regnum accipiat, dicente sibi ordinatore: / 
Accipe virgam virtutis [atque] equitatis,  / qua intelligas mulce-

re pios et terrere / [re]probos, errantibus viam pandere, lapsis ma-
num  / p[orr]igere, disperdasque superbos et releves [hu]/miles, et 
aper[ia]t tibi hostium Iesus Christus, dominus noster,  / qui de se 
ipso ait: «Ego sum hostium, per me / si quis introierit, salvabitur», et 
ipse qui est / clavis David et sceptrum domus Israel, qui aperit / et 
nemo claudit, claudit et nemo aperit. / Sitque tibi auctor, qui educit 
vinctum / de domo carceris, et umbra mortis, et in / omnibus sequi 
merearis eum de quo David pro/pheta cecinit: «Sedes tua, Deus, in 



63

L’incoronazione di Ruggero. Un nuovo testimone dell’ordo A

seculum seculi, / virga equitatis, virga regni tui». Et imitan/do ipsum 
diligas iustitiam et odio habeas ini/[B2r]quitatem, quia propterea 
uncxit te Deus, Deus / tuus, ad exemplum illius, quem ante secu-
la / unxerat oleo exultationis pre participibus / suis, Iesum Christum 
dominum nostrum. 

22. Postea metro/politanus reverenter coronam capiti regis impo/nat, 
dicens:

Accipe coronam regni, que licet ab  /  indignis episcoporum ta-
men manibus capiti / tuo imponitur, quamque sanctitatis gloriam et 
hono/rem et opus fortitudinis expresse signare in/telligas, et per hanc 
te participem ministe/rii nostri non ignores, ita ut, sicut nos in in/te-
rioribus pastores rectoresque animarum intel/ligimur, tu quo<q>ue 
in exterioribus verus Dei cul/tor strenuusque contra omnes adver-
sitates / ecclesie defensor, regnique a Deo tibi dati, et / per officium 
nostre benedictionis in vice apostolorum / omniumque sanctorum, 
tuo regimini commissi uti/ lis executor regnatorque proficuus sem-
per appa/reas, ut inter gloriosos ad letas, virtutum gem/mis ornatus 
et premio sempiterne felicitatis / coronatus, cum redemptore ac sal-
vatore Iesu / Christo, cuius nomen vicemque gestare crederis, sine / 
[B2v] fine glorieris. Qui vivit et imperat Deus, cum Deo / patre, in 
unitate. 

23. Et ab eo statim dicatur be/nedictio super eum, que et tempore 
sinodi super regem / dicenda est:

Benedicat tibi Deus custodiatque te / et, sicut te voluit super po-
pulum suum esse / regem, ita in presenti seculo felicem et eterne feli/
citatis tribuat esse consortem. Responsorium. Amen.  / Clerum ac 
populum, quem sua voluit opitu/latione in tua sanctione congregari, 
sua dis/pensatione et tua amministratione per diuturna /  tempora 
faciat feliciter gubernari. Responsorium. Amen. / Quatinus divinis 
monitis parentes, ad/versitatibus carentes, bonis omnibus exuberan-
tes,  /  tuo imperio fideli amore obsequentes et in pre/senti seculo 
tranquillitate fruantur et tecum / eternorum civium consortio potiri 
mereantur. Responsorium. / Amen. 



64

Angela Lamanna

Quod ipse prestare. 

24. Deinde coronatus ho/norifice per chorum ducatur de altari 
ab / episcopis usque ad solium canente / clero responsorium:

Desiderium anime eius. 

25. Deinde / dicit sibi metropolitanus:
Sta et retine amodo locum tibi dele-/.



65

† JEAN-MARIE MARTIN

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Ruggero II, conte di Sicilia alla morte del padre, duca di Puglia 
nel 1127, è il fondatore del regno che, dal 1130 al 1860, unito o di-
viso, occupò il territorio dell’isola di Sicilia e dell’Italia meridionale 
(fino all’Abruzzo incluso). Che cosa era questo strano regno, il cui 
titolare era chiamato rex, ma anche ῥήξ, ἂναξ, malik? Come si con-
siderava - ed era considerato, nel regno e fuori - il sovrano di questo 
territorio, sito al margine dell’Occidente, che occupava regioni in 
gran parte strappate all’impero bizantino (Puglia, Basilicata e Cala-
bria) e al dār al-Islām (Sicilia), e che dunque poteva godere di una 
vera e propria amministrazione?

Le specificità originarie di questo regno sono molteplici. In pri-
mo luogo, si tratta di una fondazione del secolo  XII che non ha 
precedenti sul posto: l’affermazione di Alessandro di Telese secondo 
la quale la Sicilia e la sua capitale Palermo avrebbero una volta avu-
to un certo numero di re1 è sprovvista di ogni fondamento storico. 
Secondo punto: il nuovo sovrano, nipote del signore di un villaggio 
normanno, non poteva rivendicare antenati prestigiosi, anche se suo 
zio, Roberto il Guiscardo, aveva acquisito un potere quasi sovra-
no (ma soltanto in quanto duca, non re) e sposato la figlia di un 
principe salernitano; il figlio primogenito del Guiscardo, Boemon-
do, aveva sposato Costanza, figlia del re di Francia; inoltre lo stesso 

1 Alexander Telesinus, Ystoria Rogerii = Alexandri Telesini abbatis Ystoria Rogerii 
regis Sicilie Calabrie atque Apulie, ed. L. De Nava, Roma 1991 (Fonti per la storia 
d’Italia, 112), II, 1, p. 23: «olim sub priscis temporibus super hanc ipsam provinciam 
reges nonnullos habuisse traditur».



66

Jean-Marie Martin

Ruggero II, figlio di Adelasia Del Vasto che in seguito era diventata 
regina di Gerusalemme, aveva come moglie Elvira, figlia dell’«im-
peratore» di Castiglia, e inoltre sorella della madre del primo re del 
Portogallo, Alfonso. Il regno di Sicilia infatti fa parte, con quelli di 
Gerusalemme e del Portogallo, della serie di nuove monarchie fon-
date ai limiti dell’Occidente cristiano e vassalle del papa. Nel caso 
del regno di Sicilia, non si tratta di una novità, in quanto il duca 
di Puglia e il principe di Capua erano già vassalli di san Pietro sin 
dalla metà del secolo XI; inoltre, il ducato di Puglia e il principato di 
Capua, e dunque il nuovo regno di Sicilia avevano un lungo confine 
(per il regno l’unico confine terrestre) con lo Stato pontificio allora 
in formazione; i rapporti con il papa dunque, quali che fossero, era-
no particolarmente importanti per le due parti. 

Ultima specificità del nuovo regno: comprendeva territori di ma-
trice occidentale (principati longobardi, ducati tirrenici, Abruzzo di 
tradizione carolingia), ma anche territori conquistati all’impero bi-
zantino (catepanato d’Italia, di popolazione in maggioranza latina 
e longobarda, e tema di Calabria, di popolazione prevalentemente 
greca) e al dār al-Islām (Sicilia). Più importante è il fatto che in que-
sti territori viveva una popolazione di lingua greca e di rito bizantino 
(nella Calabria2 e nella Sicilia nord-orientale) e arabo-musulmana 
(maggioritaria in Sicilia3, con una piccola minoranza di Arabi cri-
stiani4), che avevano, tra l’altro, proprie tradizioni di governo e di 
amministrazione. Insomma, né il territorio del nuovo regno, né le 
sue istituzioni avevano un carattere semplice. Non stupisce che le 
manifestazioni della sovranità vi fossero specifiche.

2 A. Peters-Custot, Les Grecs de l’Italie méridionale post-byzantine. Une accultura-
tion en douceur, Roma 2009 (Collection de l’École française de Rome, 420).
3 A. Nef, Conquérir et gouverner la Sicile islamique aux XIe et XIIe siècles, Roma 
2011 (Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes et de Rome, 346).
4 H. Bresc - A. Nef, Les Mozarabes de Sicile (1100-1300), in Cavalieri alla conqui-
sta del Sud. Studi sull’Italia normanna in memoria di Léon-Robert Ménager, cur. 
E. Cuozzo, J.-M. Martin, Ariano Irpino 1998, pp. 134-156.



67

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Il territorio del regno

Il nuovo regno radunava tutte le componenti dell’Italia conqui-
stata dai Normanni nonché il ducato una volta bizantino di Napoli, 
e circondava l’enclave pontificia di Benevento.

L’Italia normanna, prima di Ruggero II, comprendeva tre entità 
politiche: il principato di Capua, il ducato di Puglia e la contea di 
Sicilia e di Calabria meridionale, ufficialmente sottomessa al ducato. 
Il principato normanno di Capua, conquistato dal conte norman-
no di Aversa, era il successore del principato longobardo di Capua, 
separato da quello di Benevento dopo la morte di Pandolfo Capo-
diferro (981): si trattava di un ente politico ben circoscritto, che nel 
secolo XI era stato talvolta considerato come dipendente dall’impero 
germanico. Il ducato di Puglia, invece, era una formazione politica 
che non risaliva oltre la metà del secolo XI5. Infine la contea di Si-
cilia e Calabria, primo territorio governato da Ruggero II, in linea 
di massima non era altro che un feudo del ducato; ma aveva preso 
la sua autonomia; inoltre la Sicilia, in quanto isola, è un territorio 
facile da individuare.

Prima della sua promozione ducale, Ruggero si presenta come 
Dei gratia Sicilie et Calabrie comes6; poco dopo tale promozione, è 
Dei gratia princeps et dux Apuliȩ, Siciliȩ et Calabriȩ comes; in seguito, 
la contea (ricordata dal titolo del padre) è di nuovo immersa nel 
ducato: è ormai Dei gratia dux Apulie7. Dopo l’incoronazione regia, 
l’intitolazione chiaramente cambia; nel 11318 si dice Dei gratia Si-

5 J.-M. Martin, Les institutions liées à la conquête. Le duché, in I caratteri originali 
della conquista normanna. Diversità e identità nel Mezzogiorno (1030-1130), Atti 
delle sedicesime Giornate normanno-sveve (Bari, 5-8 ottobre 2004), cur. R. Li-
cinio, F. Violante, Bari 2006, pp. 305-333, ried. in Id., Byzance et l’Italie méri-
dionale, Parigi 2014 (Association des Amis du Centre d’histoire et civilisation de 
Byzance, Bilans de recherche, 9), pp. 481-501.
6 Rogerii II. regis diplomata Latina, ed. C. Brühl, Köln-Wien 1987 (Codex diplo-
maticus Regni Siciliae, I, II, 1), n. 7 (1126).
7 Ivi, n. 12, 14 (1129).
8 Ivi, n. 16.



68

Jean-Marie Martin

ciliȩ, Apuliȩ et Calabriȩ rex: il regno dunque comprende la contea 
e il ducato. Nel 1132, Ruggero diventa Sicilie et Ytalie rex9. A mio 
parere, l’Italia dell’intitolazione non è altro che l’ex catepanato d’Ita-
lia, che costituiva la parte più importante del territorio continentale 
del regno; inoltre la parola aveva il merito di essere ambigua e poco 
precisa. Infine nel 113610 compare per la prima volta l’espressione 
rex Sicilie, ducatus Apulie et principatus Capue, molto più precisa, 
che si impone sin dal 114011 (dopo la definitiva vittoria del re e il 
suo riconoscimento da parte del papa) e resterà funzionale sotto i 
successori di Ruggero.

Tale espressione, precisa dal punto di vista territoriale, tuttavia 
non lo è dal punto di vista istituzionale: cosa significa «re» di un 
ducato, «re» di un principato? L’unità del regno non era scontata: 
nel 1139, papa Innocenzo II diede l’investitura del regno a Rugge-
ro II, ma anche quella del ducato di Puglia e del principato di Ca-
pua a due suoi figli, Ruggero e Anfusus. Lo stesso re aveva, forse nel 
1132, affidato il ducato di Puglia al primogenito Ruggero (morto 
nel 1149), il principato di Capua ad Anfusus nel 1135, e anche il 
principato di Bari/Taranto (il territorio una volta governato da Boe-
mondo, poi dal suo figlio Boemondo II) al figlio Tancredi († 1138), 
poi all’altro figlio Guglielmo; nel 1139, Anfusus diventò pure duca di 
Napoli12. Tale sistema di tipo federale durò poco, in quanto i prin-
cipi morirono prima del padre (eccetto Guglielmo che gli successe); 
inoltre l’amministrazione dei territori continentali, affidata a giovani 
principi, in realtà era nelle mani di rappresentanti diretti del re: il 
principato di Capua, che per un certo tempo conservò una propria 
amministrazione, in realtà era amministrato da Siciliani, Giovanni 
figlio dell’emiro Eugenio e il cancelliere Guarino. Dopo il periodo 
dei principi, nel quale il regno era «a mosaic of different political 

9 Ivi, n. 19; v. n. 23, 24, 29, 30, 31, 32, 35, 36, 37, 38, 40, 42 (1132-1136).
10 Ivi, n. 43.
11 Ivi, n. 48.
12 Vedi H. Takayama, The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Leiden 
- New York - Köln 1993, pp. 64-66.



69

Ruggero II: un sovrano polisemico?

units»13, e che corrisponde al periodo di conquista del territorio (la 
Marsica non fu sottomessa prima del 1143)14, il re istituì un’ammi-
nistrazione regia in tutte le province del regno15, con un giustiziere 
e un camerario: tale amministrazione contraddistingueva il regno 
di Sicilia rispetto agli altri regni occidentali, anche se nuovi giusti-
zierati furono creati sino all’età di Federico II (come la Capitanata 
e la Basilicata), permettendo al sovrano di riservarsi l’alta giustizia e 
di amministrare il demanio; tale sistema fu impostato sin dal 1140. 

Invece il sistema di gestione del demanio, di origine fatimita, 
chiamato in arabo dīwān al-tah.qīq al-ma‘mūr (ufficio di verifica), in 
greco sekreton e in «latino» dohana de secretis, probabilmente creato 
nel 1144-114516 ebbe autorità soltanto sul territorio dell’ex contea 
di Ruggero I, Sicilia e Calabria. Inoltre, la Sicilia (ma non la Cala-
bria) era direttamente sottomessa ai giustizieri del palazzo. Vale a 
dire che il regno, anche se direttamente governato dal re, non era 
pienamente unificato; in realtà non lo fu mai completamente, anche 
in età sveva. Dunque il nome ufficiale e non semplice del regno tra-
duceva una realtà profonda. In particolare la famosa «arabizzazione» 
dell’amministrazione regia sotto Ruggero II, in parte dovuta al ruo-
lo dell’emiro degli emiri Giorgio d’Antiochia, un cristiano siriano 
che era stato governatore di Susa in Ifrīqiya, toccò innanzitutto l’ex 
contea. Sul continente, il Catalogus Baronum, compilato intorno al 
115017, dimostra nello stesso tempo come la feudalità fosse sotto-
messa all’amministrazione regia, e come il sistema fosse di matrice 
prettamente occidentale. Tuttavia, anche nelle province site a nord 
della Calabria, il re disponeva di una potenza superiore a quella degli 
altri re occidentali sui propri territori.

13 Ivi, p. 73.
14 F. Chalandon, Histoire de la domination normande en Italie et en Sicile, Paris 
1907, rist. New York 1960 e 1969, 2 voll., II, p. 95.
15 Takayama, The Administration cit., p. 73 s.
16 Ivi, p. 81 s.
17 Catalogus Baronum, ed. E.  Jamison, Roma 1972 (Fonti per la storia d’Italia, 
101); E.  Cuozzo, Catalogus Baronum. Commentario, Roma 1984 (Fonti per la 
storia d’Italia, 101**).



70

Jean-Marie Martin

Ultima specificità del territorio del regno: il re è vassallo del papa 
e dunque tiene il suo potere per concessione del papa. Avendo il 
regno di Ruggero II un confine comune con lo Stato pontificio in 
formazione, la teorica sottomissione al papa può essere molto più 
impegnativa che nel caso dei regni iberici o di Gerusalemme: fino 
a tutta l’età sveva, alcuni papi hanno cercato di governare diretta-
mente alcune regioni del regno. Certo la vassalità di alcune entità 
politiche dell’Italia meridionale rispetto all’imperatore germanico, 
poi al papa, non è una novità nell’età di Ruggero II: nel 1023 Paldol-
fo VI ricevette da Enrico II l’investitura per vexillum del principato 
di Capua; nel 1038 Corrado II investì nello stesso modo Guaima-
rio V dello stesso principato, e il Normanno Rainulfo della contea di 
Aversa; Enrico III concesse una simile investitura al conte normanno 
Drogone di Altavilla nel 104718. L’intitolazione ducale di Roberto il 
Guiscardo ha per origini l’acclamazione dei Normanni, ma anche 
l’investitura pontificia (probabilmente anteriore)19. Infatti, alla metà 
del secolo XI, papa Nicola II riprese per sé le pretese dell’imperatore 
germanico sull’Italia meridionale: nel 1059, durante il concilio di 
Melfi, fu il papa ad investire Roberto il Guiscardo del ducato di 
Puglia20. Secondo il giuramento prestato da Roberto il Guiscardo a 
Nicola II, il territorio concesso fa parte della terra sancti Petri; Ro-
berto si proclama Dei gratia et sancti Petri dux Apulie et Calabrie et, 
utroque [Dio e san Pietro] subveniente, futurus Sicilie: secondo tale 
formula, la terra sancti Petri si estende sui due temi bizantini (Puglia 
e Calabria) e sulla Sicilia da conquistare ai musulmani, lasciando da 
parte i principati longobardi e i ducati tirrenici; ma il matrimonio 
con la Salernitana Sikelgayta inoltre promosse il duca a principe di 
Salerno, vero e proprio sovrano21.

18 J. Deér, Papsttum und Normannen. Untersuchungen zu ihren lehnsrechtlichen und 
kirchenpolitischen Beziehungen, Köln - Wien 1972 (Studien und Quellen zur Welt 
Kaiser Friedrichs II., 1), p. 24, pp. 26-27.
19 Martin, Les institutions liées à la conquête cit., p. 315 (p. 488).
20 Deér, Papsttum und Normannen cit., pp. 51-60. Martin, Les institutions liées à la 
conquête cit., pp. 315-316 (pp. 488-489).
21 Deér, Papsttum und Normannen cit., pp. 62-72. Martin, Les institutions liées à la 



71

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Comunque i sovrani normanni dell’Italia meridionale e della Sici-
lia, dal 1059 a tutto il regno di Ruggero II e ancora dopo, hanno rico-
nosciuto il legame di vassallaggio che li collegava con il papa22. Si può 
supporre che l’atteggiamento abbastanza rigido dei Normanni (e in 
particolare di Ruggero I e di Ruggero II) rispetto al papa, anche nelle 
questioni puramente ecclesiastiche, fungesse da contrappeso alle sem-
pre possibili pretese del papa nel campo politico all’interno del regno.

Il sovrano

Léon-Robert Ménager, in un articolo classico23, ha dimostrato 
come il re di Sicilia, vassallo del papa, fosse ufficialmente un sovrano 
di tipo occidentale postcarolingio. Riceve il suo potere tramite la 
scelta da parte dei magnati, la collaudatio popolare, infine l’unzio-
ne (rito allora puramente occidentale) e l’incoronazione (nel 1127 
Ruggero già aveva ricevuto dal vescovo di Capaccio l’unzione in 
quanto principe di Salerno); la stessa fondazione del regno era stata 
prescritta a Ruggero a Palermo, poi a Salerno, perché l’ampiezza del 
territorio che egli governava lo meritava, mentre il popolo è stato 
convocato a Palermo per l’incoronazione. In questa occasione, il re si 
impegna a rispettare i tradizionali tria precepta (il primo giuramento 
in proposito risale al 1151): proteggere la Chiesa, mantenere la giu-
stizia e la pace nella misericordia, abolire le male consuetudines et leges 
e conservare le buone leggi. L’aspetto carolingio compare anche nel 
carattere davidico attribuito alla monarchia da Alessandro di Telese.

Non sono convinto dall’ipotesi di Ménager secondo la quale il 
titolo di adiutor Christianorum et clipeus, o ancora τῶν Χριστιανῶν 
βοηθός (che esiste pure in arabo) si riferisca al primo praeceptum: mi 

conquête cit., pp. 316-317 (pp. 489-490).
22 L.-R.  Ménager, L’institution monarchique dans les États normands d’Italie. 
Contribution à l’étude du pouvoir royal dans les principautés occidentales, aux XIe-
XIIe siècles, «Cahiers de civilisation médiévale», 2 (1959), pp. 303-331 e 445-468, 
rist. in Id., Hommes et institutions de l’Italie normande, London 1981.
23 Ibidem



72

Jean-Marie Martin

sembra piuttosto collegato con la conquista della Sicilia musulmana, 
ed è già adoperato da Ruggero  I24. Ma, chiaramente, l’istituzione 
dei giustizieri corrisponde al secondo; quanto al terzo, si sa come la 
legislazione di Ruggero II sia difficile da valutare25; comunque il re 
ha emanato leggi generali per il suo regno. Si sa in particolare come 
abbia ripreso la nozione di crimen laesae maiestatis, che poteva fare 
di un opponente alle decisioni regie un traditore. Una delle leggi più 
strane emanate da Ruggero riguarda il matrimonio: Ruggero II, che 
era circondato da giuristi greci26, introdusse nella legislazione regia 
(che riguardava non soltanto i Greci, ma tutti i cristiani del regno) 
una importante prescrizione fino ad allora puramente bizantina: la 
necessità della benedizione sacerdotale per la validità del matrimo-
nio27; ora tale normativa contraddiceva la dottrina pontificia, eredi-
tata dal diritto romano, secondo la quale solus consensus facit nuptias: 
per Ennio Cortese, «lo stesso Ruggero legislatore appare chiaramente 
influenzato più da Oriente che da Occidente.»28 Più generalmente, 
Ennio Cortese ha dimostrato come la conoscenza del diritto giusti-
nianeo nel palazzo e negli ambienti giuridici di Palermo probabil-

24 Documenti latini e greci del conte Ruggero I di Calabria e Sicilia, ed. J. Becker, 
Roma 2013 (Ricerche dell’Istituto Storico Germanico di Roma, 9), n. 10 (1086), 
13 (1090), 15 e 18 (1091), 45 e 46 (1094), 61 (1098).
25 Vedi L.-R. Ménager, La législation sud-italienne sous la domination normande, in 
I Normanni e la loro espansione in Europa nell’alto Medioevo, Spoleto 1969 (Set-
timane di studio del Centro italiano di studi sull’alto Medioevo, XVI), pp. 439-
496, rist. in Id., Hommes et institutions cit.
26 E. Cortese, Il diritto romano in Sicilia prima e dopo l’istituzione del regno, in 
L’héritage byzantin en Italie (VIIIe-XIIe siècle), II, Les cadres juridiques et sociaux et 
les institutions publiques, cur. J.-M. Martin, A. Peters-Custot, V. Prigent, Roma 
2012 (Collection de l’École française de Rome, 461), pp. 11-21: p. 19 e nota 26.
27 Assises Vaticanes, XXVII, Assises Cassinésiennes, XV (Le Assise di Ariano, ed. 
O. Zecchino, Avellino 1984); Liber Augustalis, III, 22 (Die Konstitutionen Frie-
drichs II. für das Königreich Sizilien, ed. W. Stürner, Hannover 1998 [Monumenta 
Germaniae Historica. Leges, 5: Constitutiones et acta publica imperatorum et regum, 
t. I. Supplementum]). Cortese, Il diritto romano in Sicilia cit., p. 19. Sull’applica-
zione di questa normativa: J.-M. Martin, La Pouille du VIe au XIIe siècle, Roma 
1993 (Collection de l’école française de Rome, 179), p. 548.
28 Cortese, Il diritto romano in Sicilia cit., p. 19.



73

Ruggero II: un sovrano polisemico?

mente avesse come origine non precoci contatti con Bologna, bensì 
la conoscenza di una summa Codicis o institutionum francese impor-
tata dalla Provenza tramite la Normandia, come lascia supporre un 
elenco arabo di libri di età ruggeriana29: il posto del diritto comune 
nel regno non era ancora di primo piano.

Il re normanno è distinto da ornamenti e insegne specifiche; ma, 
in proposito, cerchiamo qui quali insegne portava veramente30, quali 
che siano le rappresentazioni artistiche che abbiamo del sovrano: ad 
esempio, si sa come il famosissimo mosaico della Martorana di Palermo 
(chiesa di rito bizantino e di lingua araba), che presenta Cristo nell’atto 
di incoronare Ruggero II, fosse ripreso da un avorio bizantino del seco-
lo X, e lo stesso vale per la rappresentazione di Guglielmo II a Monreale.

L’insegna più importante è la corona; ora sembra che i re di Sicilia 
abbiano adoperato come corona il kamélaukion, in uso a Bisanzio sin 
dal VI secolo (come secondo copricapo dell’imperatore, dopo il dia-
dema). Si tratta di una specie di berretto morbido con lunghi pen-
dagli sui lati. Si deve notare, con Ménager, come tale tipo di corona, 
certo di origine bizantina, non mirasse a fare di Ruggero un basileus: 
già è rappresentata su monete di principi longobardi di Salerno, dai 
quali può essere stata mutuata dai Normanni31. Per il resto, gli abiti 
regi confezionati nel regium ergasterium o tiraz del palazzo (come 
la cappa oggi conservata a Vienna) da artigiani greci o musulmani 
sono chiaramente di impronta orientale; il re sembra avere rivestito 

29 Ivi, pp. 19-20, che rimanda a F. Martino - A. De Simone, Un documento in 
arabo e il diritto comune alla corte di Ruggero II, «Rivista internazionale di diritto 
comune», 19 (2008), pp. 93-136. Ennio Cortese concorda con Ménager nel con-
siderare il testo delle Assise un rifacimento duecentesco.
30 Ménager, L’institution monarchique cit., pp. 452-456.
31 Ivi, pp. 455-456; si riferisce a A. Sambon, Recueil des monnaies médiévales du 
Sud de l’Italie avant la domination des Normands, Parigi 1919, n. 118, 122. Sull’i-
mitazione di Bisanzio da parte dei principi longobardi, già nel secolo  VIII, v. 
J.-M.  Martin, Un reflet de Constantinople: Bénévent au VIIIe  siècle, «Travaux et 
Mémoires», 22/1 (2018) (= Constantinople réelle et imaginaire. Autour de l’œuvre 
de Gilbert Dagron), pp. 757-771. Ménager cita pure il kamélaukion del papa; ma 
quest’ultimo non è altro che la tiara pontificia (ancora sprovvista di corone), un 
berretto morbido di forma conica.



74

Jean-Marie Martin

il lôros bizantino; ma, come i sovrani occidentali, teneva in mano il 
globo (regnum) e lo scettro. La presenza di ornamenti orientali, che 
non può sorprendere nell’ambito palermitano, non deve essere so-
pravvalutata per fare del re di Sicilia un secondo basileus o un emiro, 
caratteri che probabilmente gli erano riconosciuti da una minoranza 
dei suoi soggetti. Lo stesso vale a proposito dell’intitolazione greca e 
araba (con il laqab «al-mu‘tazz billah») assunta dal re nei documenti 
scritti in queste lingue e sulle monete: proprio sui dinari coniati nel 
1130-1140, appare da un lato la formula cristiana IC XC NIKA e 
dall’altro il titolo al-mu‘tazz billah al-malik Rujār al-mu‘az.z.am32.

Si noti inoltre come sulle monete i titoli arabi non fossero sem-
pre precisi prima di Ruggero II: già su tarì coniati nel 1098/1099 il 
conte Ruggero I si intitolava al-imām Rujār malik S.iqiliyyah, malik 
essendo la parola abituale per «re.»33 Se in latino, sin dalla fondazio-
ne del regno, Ruggero II si intitola normalmente rex, si deve notare 
come, nell’intitolazione greca, non abbia mai ripreso il titolo di ba-
sileus: o si qualifica ῥήξ, titolo normalmente adoperato in greco per 
qualificare i re occidentali, o prende il titolo di ἄναξ, chiaramente 
per adoperare una parola veramente greca, ma che non sia basileus34; 
ora ἄναξ, che designa i re nei poemi omerici, fu in seguito poco ado-
perato nella lingua greca classica (talvolta è attribuito a degli dei); 
fu molto probabilmente un ellenista del palazzo a proporlo al re. 
In arabo, la traduzione più normale di «re» è malik (imparentato 
con l’ebraico mèlèk che disegna i re veterotestamentari), ma la parola 
non entra nello schema istituzionale islamico; tuttavia designa in 
un modo generico una persona che possiede un potere puramente 
temporale35, non religioso come il califfo.

32 al-mu‘tazz billah è il laqab di Ruggero  II; al-mu‘az.z.am («il grande») è stato 
ripreso dai re normanni successivi e corrisponderebbe più o meno ad augustus: L. 
Travaini, La monetazione nell’Italia normanna, 1, Roma 1995 e 2, Zürich - Lon-
don 2016, p. 51; J. Johns, I titoli arabi dei sovrani normanni di Sicilia, «Bollettino 
di Numismatica», 6-7 (1986), pp. 11-54.
33 Travaini, La monetazione cit., p. 115.
34 Ivi, p. 283.
35 Vedi A. Ayalon, Malik, in Encyclopédie de l’Islam.



75

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Segni particolari della sovranità compaiono nella diplomatica 
regia, che molto probabilmente era innanzitutto greca, ma anche 
araba e latina. Abbiamo conservato due documenti di Ruggero  II 
scritti, uno su carta e l’altro su pergamena, in colore rosso36; inol-
tre conosciamo sei documenti regi muniti di un sigillo d’oro37, ma 
Ruggero non è il primo signore normanno dell’Italia meridionale ad 
avere adoperato, come il basileus, il sigillo d’oro38, forse già in uso 
presso i principi longobardi.

Altra specificità della diplomatica del re di Sicilia: l’uso della rota, 
che figura in sei dei sedici originali conservati di Ruggero  II (ma 
non nei documenti greci) ; comincia già nell’epoca ducale del suo 
governo (e continua con suo figlio, il duca Ruggero)39; la rota è stata 
mutuata dalla diplomatica pontificia, forse tramite i principi longo-
bardi; non pretende conferire nessun potere religioso al re: la formu-
la religiosa adoperata è Benedictus Deus et pater Domini nostri IESU 
CHR(ist)I e, più tardi (sin dal 1136) Dextera Domini fecit virtutem, 
dextera Domini exaltavit me (Salmo 117, 16). Tutto sommato, come 
prima i duchi di Puglia, Ruggero II ha mutuato tratti della sua diplo-
matica dai suoi predecessori e dalle regioni vicine; firmando docu-
menti in latino, in greco e in arabo, inoltre, ha esteso le mutuazioni.

Quanto all’immagine (o alle immagini) del nuovo re presso i suoi 
contemporanei, non sembra oltremodo contraddistinta dall’esoti-
smo. Per Alessandro di Telese, abate latino di un monastero campa-
no sito in una zona di diritto longobardo, che ha scritto la sua Histo-

36 Rogerii II. regis diplomata Latina cit., n.  35 (1134) per Giovanni Pierleoni 
(1134) e n. 48 per la cappella palatina di Palermo (1140).
37 H. Enzensberger, Beiträge zum Kanzlei- und Urkundenwesen der normannischen 
Herrscher Unteritaliens und Siziliens, Kallmünz 1971 (Münchener historische Stu-
dien. Abteilung Geschichtl. Hilfswissenschaften, 9), pp. 91-92.
38 J.-M.  Martin, À propos des chrysobulles, argyrobulles et autres usages byzantins 
dans l’Italie normande, «Travaux et Mémoires», XXI/1, 2017 (Οὗ δῶρόν εἰμι τὰς 
γραφὰς βλέπων νόει. Mélanges Jean-Claude Cheynet, cur. B. Caseau, V. Prigent, 
A. Sopracasa), pp. 385-397.
39 C. Brühl, Urkunden und Kanzlei König Rogers II. von Sizilien, Köln - Wien 1978 
(Beihefte zum Codex diplomaticus regni Siciliae, 1), p. 69 s.



76

Jean-Marie Martin

ria in onore del re e che racconta dettagliatamente le sue guerre per 
conquistare la parte continentale del regno, Ruggero non è un sovra-
no straniero o “strano”: lo paragona a Costantino e a Davide e loda 
la sua umiltà40 ; spiega come investisse del principato di Capua per 
vexillum (secondo un modello occidentale) suo figlio41; condanna i 
suoi nemici accusandoli di spergiuro42, ancora secondo una tipologia 
prevalentemente occidentale, ricordando i cattivi esempi di Sedecia 
e di Nabucodonosor43. Anche Romualdo Salernitano (un arcivesco-
vo latino, che partecipò al governo del regno sotto Guglielmo II), un 
poco più tardi, apprezza le riforme compiute da Ruggero II.

Però alcuni scrittori occidentali del secolo  XII hanno trattato 
Ruggero II da tiranno44: infatti, secondo Ottone di Frisinga, la Si-
cilia antica ha prodotto i ciclopi e i tiranni, dunque l’isola non può 
avere che un governo di tipo tirannico. Tale opinione a proposito di 
Ruggero II è condivisa da san Bernardo e da Giovanni di Salisbury. 

Per san Bernardo, il re di Sicilia, che sostiene Anacleto II contro 
Innocenzo II, ha usurpato i diritti dell’impero (occidentale), cioè 
quelli della Chiesa (romana); ma la polemica finisce quando Rug-
gero fa la pace con Innocenzo II; del resto, una opinione simile è 
condivisa a Bisanzio dall’imperatore Giovanni  II Comneno. Ma 
tale opinione sul re di Sicilia come invasor imperii (e come soste-
gno dell’antipapa) non riguarda la forma di governo del regno, 
bensì la stessa esistenza di un regno che occupa territori rivendicati 
da tempo dai due imperi, e che inoltre resta nella vassalità della 
Santa Sede.

Il secondo argomento per fare di Ruggero II un tiranno è diverso: 
il re sarebbe oppressor populi et Ecclesiae Dei, dunque è in relazione al 
suo modo di governare.

40 Alexander Telesinus, Ystoria Rogerii cit., IV, 8, p. 91.
41 Ivi, III, 28, p. 74-75.
42 Ivi, II, 38, p. 41; II, 46, p. 48; III, 10, p. 65.
43 Vd. pure ivi, IV, 8, p. 91.
44 H. Wieruszowski, Roger II of Sicily, Rex-Tyrannus in Twelfth Century Political 
Thought, «Speculum», 38 (1963), pp. 46-78.



77

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Infatti, il regno di Sicilia dispone di una legislazione regia e, in-
nanzitutto, di un corpo di giustizieri, palatini e provinciali, che sono 
in grado di farla rispettare; in questo senso, nel regno di Sicilia la 
giustizia consiste nell’applicare le leggi, senza discussione: la miseri-
cordia non interviene per mitigarla45; in particolare il crimen laesae 
maiestatis, che faceva del non rispetto delle decisioni regie un tradi-
mento, poteva essere considerato, nel resto dell’Occidente, una legge 
tirannica46. Falcone di Benevento accusa la furor mentis del re (che 
egli paragona ai pagani e a Nerone) per il trattamento di Rainulfo 
di Alife.

Il terzo argomento è ancora più forte. Giovanni di Salisbury ac-
cusa Ruggero II di aver ridotto in schiavitù (redegerat in servitutem) 
le chiese del regno, disponendone come se fossero di pertinenza del 
suo palazzo47; infatti, con il privilegio di legazia apostolica conferito 
a Ruggero I48, il conte, poi re di Sicilia (anche se vassallo del papa), 
controllava le chiese del regno come il basileus quelle dell’impero, 
ma in apparente accordo con il papa che aveva rilasciato il privilegio 
di legazione. Finalmente, in proposito, sono le relazioni comples-

45Vedi in proposito Th. Broekmann, «Rigor iustitiae». Herrschaft, Recht und Terror 
im normannisch-staufischen Süden (1050-1250), Darmstadt 2005.
46 Sono stato colpito dalla differenza del trattamento dei feudatari da una parte 
nelle Assise di Gerusalemme, di ispirazione francese, e dall’altra nella legislazio-
ne siciliana: vd. J.-M. Martin, Les structures féodales normanno-souabes et la Terre 
Sainte, in Il Mezzogiorno normanno-svevo e le Crociate, Atti delle quattordicesime 
giornate normanno-sveve (Bari, 17 - 20 ottobre 2000), cur. G. Musca, Bari 2002, 
pp. 225-250.
47 Ita de officiis ecclesiasticis sicut de palacii sui muneribus disponebat: Giovanni di 
Salisbury, Historia pontificalis, ed. M. Chibnall, London 1956, c. 32, p. 65, cit. 
da N. Kamp, Der unteritalienische Episkopat im Spannungsfeld zwischen monarchi-
scher Kontrolle und römischer «libertas» von der Reichsgründung Rogers II. bis zum 
Konkordat von Benevent, in Società, potere e popolo nell’età di Ruggero II, Atti delle 
Terze Giornate Normanno-Sveve (Bari, 23 - 25 maggio 1977), Bari 1979, pp. 99-
132: p. 99.
48 S. Fodale, Comes et legatus Siciliae. Sul privilegio di Urbano II e la pretesa Apo-
stolica Legazia dei Normanni di Sicilia, Palermo 1970, ripreso in S. Fodale, L’apo-
stolica legazia e altri studi su Stato e Chiesa, Messina 1991.



78

Jean-Marie Martin

sive tra papa e re che costituiscono una delle principali originalità 
del nuovo regno: mentre il papa, di cui il re era vassallo, tentava di 
intervenire nella politica del regno (non lo poté fare sotto Rugge-
ro II), il re aveva il potere di non rispettare le nomine di vescovi e 
abati. Inoltre le relazioni del re di Sicilia con il papa all’inizio furono 
viziate dallo scisma pontificio del 1130 e dalla scelta di Anacleto da 
parte di Ruggero II; tuttavia non si normalizzarono completamen-
te quando Ruggero II riconobbe Innocenzo II nel 1139. Lo studio 
puntuale di Norbert Kamp sulla nomina dei vescovi durante il regno 
di Ruggero II49 certo distingue alcuni periodi in proposito, ma com-
plessivamente dimostra il costante atteggiamento del re, che vuole 
controllare l’episcopato. Sotto il pontificato di Anacleto II, che crea 
le metropoli di Palermo nel 1130 e di Messina nel 1131, i vescovi 
più importanti del regno scelgono l’«antipapa», e vanno nominati 
vescovi sottomessi al re: a Capua, quando Anfusus fu nominato prin-
cipe, fu eletto arcivescovo cum consilio regis il chierico Guglielmo di 
Ravenna, nominato dal re anche giustiziere della Terra di Lavoro e 
comandante militare con il cancelliere Guarino; nel 1137 il re lo fece 
trasferire a Salerno, dove occupò la sede arcivescovile fino al 1152. A 
Benevento (enclave pontificia) erano in concorrenza due arcivescovi, 
partigiani dei due papi; ma nel 1137 alcuni vescovi scelsero il partito 
dei ribelli e dell’imperatore Lotario III. Dopo la morte di Anacleto, 
Ruggero emanò una serie di precetti confermando la protezione di 
alcuni vescovadi (Castellaneta, Taranto, Monopoli, Giovinazzo). 

Dopo che Innocenzo II ebbe concesso l’investitura a Ruggero II 
(Mignano, 1139), il re abbandonò l’arcivescovo di Benevento Ros-
semannus (che diede le dimissioni in sua presenza) e altri vescovi 
anacletiani; ma le relazioni tra Roma e le chiese meridionali rima-
sero deboli: i privilegi di Innocenzo  II per loro sono rari dopo il 
1138-1139, mentre il re, in particolare in occasione della grande re-
visione dei privilegi del 1144-1145, continuò di dare nuovi vantaggi 
ad alcune chiese. Un caso emblematico è quello della cattedrale di 

49 N. Kamp, Der unteritalienische Episkopat, cit.



79

Ruggero II: un sovrano polisemico?

Cefalù, che ricevette un privilegio regio nel luglio 114550: il re con-
cedeva alla nuova cattedrale, fondata con l’assenso dell’arcivescovo 
di Messina Ugo, la città di Cefalù e il suo spazio marittimo con tutti 
i redditi pubblici, tranne i regalia nostre maiestatis (fellonia, traditio 
e homicidium), cioè l’alta giustizia; inoltre concedeva agli abitanti 
l’esenzione dal servizio militare su terra e su mare e dalle tasse sul 
trasporto del legno e del cibo (victualia), e permetteva loro di ven-
dere i beni immobili ai loro concittadini. Tuttavia la creazione della 
diocesi non fu immediatamente accettata, e la sede di Messina tornò 
ad essere quella di un semplice vescovo.

Ma, tutto sommato, il re continuò a controllare le elezioni: quan-
do Innocenzo II espose al re quod non esset iuris sui pastores eligere 
ecclesiarum, Ruggero rispose che era così sin dall’epoca di Roberto il 
Guiscardo. Perciò, negli anni successivi al 1140, molti vescovi, no-
minati dal re, restano semplici eletti: secondo Giovanni di Salisbury, 
«taliter electos inhibuit Romana Ecclesia consecrari, adeoque processerat 
inhibitio, ut pauce sedes propriis gauderent episcopis et fere in omni-
bus ecclesiis residebant viri a multis annis electi»51. Finalmente, dopo 
l’incontro di Ceprano con papa Eugenio III, il re liberas electiones 
concessit ecclesiis, e permise al papa di esaminare le elezioni già fat-
te52; le relazioni con Roma ripresero negli ultimi anni del regno ma, 
in realtà, le cose cambiarono poco53: le chiese meridionali, efficace-
mente protette dal re, sono lontane da Roma e, secondo il testo del 
“concordato di Benevento” del 1156, il re può rifiutare l’elezione di 
un vescovo per la semplice ragione che gli è odiosus, cioè che non gli 

50 Rogerii II. regis diplomata Latina cit., 68.
51 Giovanni di Salisbury, Historia pontificalis cit., 32, p. 65 s.
52 Ivi, 32, p. 66.
53 Già Ferdinand Chalandon, Histoire de la domination normande cit., II, p. 591, 
n. 2, aveva notato un documento di re Guglielmo II (30 maggio 1174) copiato 
nel Registrum Petri Diaconi, n. 171 E, riguardante l’elezione a Montecassino del 
successore dell’abate Dominicus: il re prescrive ai monaci di scegliere una persona 
(che sia fidelis), ma di mandare tre o quattro di loro, che possano validare la scelta 
del re, se fosse diversa dalla loro. Montecassino godeva del diritto di libera elezione 
sin dal secolo IX.



80

Jean-Marie Martin

piace. Invece i vescovi hanno poche cariche politiche e amministra-
tive (le cose cambieranno sotto Guglielmo II).

Chiaramente sono i rapporti del re con le Chiese del regno ad 
aver fatto considerare dai suoi contemporanei Ruggero II come un 
«tiranno» orientale, non l’uso del greco e dell’arabo nei suoi docu-
menti. Che egli abbia, in proposito, ripreso una tradizione più bi-
zantina che non occidentale non è dubbio; tuttavia, come dice lui 
stesso, il suo atteggiamento corrispondeva a quello dei suoi predeces-
sori normanni. Inoltre, non si deve dimenticare che la riforma della 
Chiesa occidentale e il concetto di libertas Ecclesie erano cose certo 
non nuovissime, ma comunque recenti e che il regno d’Inghilterra 
aveva un atteggiamento un poco simile in proposito, pur senza ra-
dici bizantine.

Conclusioni

Il carattere polisemico di Ruggero II (e del suo regno) a mio pare-
re deve essere analizzato tenendo conto del fatto che quel che colpiva 
i contemporanei è diverso di quello che ci colpisce oggi. 

Oggi siamo sensibili, in primo luogo, al carattere multietnico del 
regno54; ora, se non c’è un altro regno occidentale che ospitasse una 
popolazione greca, i regni spagnoli della “Reconquista” avevano una 
popolazione musulmana più consistente di quello di Sicilia55. Che 
il re abbia utilizzato le competenze amministrative e fiscali dei suoi 
sudditi di tradizione bizantina e islamica è scontato. Ma, a dispetto 
dei buoni rapporti tra il re e il califfo fatimide56, dell’influenza dell’e-
miro (cristiano) Giorgio d’Antiochia e dell’uso di un laqab, Rug-

54 Vedi il titolo del bel libro di H. Houben, Ruggero II di Sicilia. Un sovrano tra 
Oriente e Occidente, Ariano Irpino 1999.
55 Vedi P. Guichard, Les musulmans de Valence et la Reconquête, «Comptes rendus 
des séances de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres», 134/1 (1990), pp. 
186-196.
56 M. Canard, Une lettre du calife fāt. imite al-H. āfiz.  (524-544/1130-1140) à Ro-
ger  II, in Centenario della morte di Ruggero  II. Atti del Convegno Internazionale 
di Studi Ruggeriani (21-25 aprile 1954), Palermo 1955, 2 voll., II, pp. 125-146.



81

Ruggero II: un sovrano polisemico?

gero, che si proclamava Christiane religionis defensor et clipeus e τῶν 
Χριστιανῶν βοηθός, non era per niente un sovrano musulmano, ma 
cristiano. Nella sfera cristiana, il suo posto era più ambiguo. Certo 
non si riteneva un basileus, anche se si faceva rappresentare in quanto 
tale; ma l’eredità bizantina, che aveva influenzato la sua legislazione, 
gli aveva permesso di dare una efficace amministrazione regia anche 
alle regioni settentrionali del regno: i giustizieri regi sono ispirati a 
quelli che già esistevano nella Calabria.

Io sono del parere che i tratti bizantini del governo regio (che già 
si notano nell’età di Ruggero I) siano stati favoriti dal rapporto com-
plesso del regno con il papa: fino alla conquista del regno da parte 
degli Angioini con l’aiuto pontificio, nel campo politico il papa si è 
considerato il vero sovrano del regno, il cui re era suo vassallo olte 
che suo vicino. Invece, nel campo ecclesiastico il re non ha tenuto 
conto del concetto abbastanza nuovo di libertas Ecclesiae, preferen-
do il tipo bizantino di rapporti tra Stato e Chiesa (che allora stava 
scomparendo in Occidente), ed è proprio per tale ragione che è stato 
definito tiranno. Ma quale sovrano, nell’Occidente della prima metà 
del secolo  XII, accettava pienamente tale libertas, se aveva i mez-
zi per non rispettarla? Infine, occorre non dimenticare che il regno 
di Sicilia è stato fondato da un papa considerato antipapa, che si è 
mantenuto in carica grazie al nuovo re.

Da questo atteggiamento, che ci sembra avere un’origine più 
casuale che ideologica, alcuni contemporanei di Ruggero II hanno 
prodotto una rappresentazione del re di Sicilia quale tiranno, e que-
sta visione è stata rafforzata dal carattere multiculturale del nuovo 
regno, che permetteva al suo sovrano sia di disporre di una ammini-
strazione efficace (inesistente o quasi nel resto dell’Occidente all’e-
poca) sia di farsi rappresentare in abito di basileus o di sultano. Con-
cludendo, mi sembra, tutto sommato, che il carattere polisemico 
caratterizzasse più il regno che il re e che il fattore più importante da 
considerare sono le relazioni di vicinanza, di teorica sottomissione 
politica e di indipendenza ecclesiastica nei confronti di Roma.





83

ANNICK PETERS-CUSTOT

Ruggero II, un “re imperiale”?

Mi sembra necessario chiarire il titolo di questo contributo, che 
vuole essere una riflessione metodologica e storiografica ampia e 
in prospettiva, tutt’altro che chiusa e definitiva, focalizzata sulla 
natura del regno concepito da Ruggero II con l’assistenza e l’in-
fluenza dell’“emiro” Giorgio d’Antiochia. La nozione di “re impe-
riale” spinge infatti immediatamente a fare un punto concettua-
le ed anche storiografico sull’imperialità e sui recenti studi sugli 
“pseudo-imperi”. Perché al di là della persona di Ruggero II, ciò 
che ci interessa qui è piuttosto l’ambizione imperiale del regno 
creato da Ruggero. 

Cominciamo con la nozione d’“imperialità”. Se un impero è 
considerato una costruzione politica di cui il sovrano prende il 
titolo imperiale, qualunque sia la lingua adottata e la struttura am-
ministrativa sviluppata, e se l’imperialità costituisce l’insieme delle 
caratteristiche proprie di tale stato monarchico, allora l’imperia-
lità “secondaria” è costituita da queste caratteristiche in quanto 
vengono adottate da una costruzione politica anche se non viene 
definita come impero. Il trasferimento degli elementi imperiali ai 
regni suppone adattamenti, appropriazioni, interpretazioni, costi-
tutivi dell’imperialità secondaria. Quest’ultima consente di vedere 
proprio le definizioni di impero che sembrano allora politicamente 
e ideologicamente efficienti. L’analisi delle riappropriazioni nor-
manne dell’impero bizantino deve dunque appoggiarsi anche sulle 
nozioni di efficienza e di creatività. 

Da dove viene il concetto di imperialità? Il successo storiografico 
dell’imperiologia, cioè dello studio trasversale e comparativo delle 



84

Annick Peters-Custot

costruzioni imperiali1 ha toccato molto di recente la storia degli stati 
che non hanno, ufficialmente, uno statuto imperiale; ovvero degli 
stati di cui il sovrano non assume il titolo imperiale - nel senso che 
è il titolo del sovrano a definire lo statuto dello stato sul quale lui 
regna2. Per il Medioevo, il primo caso toccato dalla nozione d’im-
perialità è quello del regno d’Inghilterra, sia anglo-normanno, dal 
10663, sia plantageneto: in quest’ultimo caso, è importantissimo 
sottolineare che il re Plantageneto d’Inghilterra non ha mai preso 
un titolo imperiale, al contrario di Guglielmo I, che si è occasional-
mente rivestito del titolo d’imperator o di basileus4 alla maniera degli 
ultimi re anglo-sassoni5. A questo punto, si conclude che la conside-

1 Un elenco completo degli studi d’imperiologia non avrebbe fine, e difatti non 
ha senso. Si possono citare i libri fondatori della tematica: Imperiology: From Em-
pirical Knowledge to Discussing the Russian Empire, cur. K. Matsuzato, Hokkaido 
2007; J. Burbank - F. Cooper, Empires. De la Chine ancienne à nos jours, Paris 2011 
(ed. or., Princeton 2010); Empires. Antiquité et Moyen Âge, analyses comparées, cur. 
F. Hurlet, Rennes 2008; Les empires médiévaux, cur. S. Gouguenheim, Paris 2019.
2 F. Bosbach, Monarchia Universalis. Storia di un concetto cardine della politica 
europea (secoli XVI-XVIII), Milano 1988; H.  Sirantoine, Imperator Hispaniae. 
Les idéologies impériales dans le Royaume de León (IXe-XIIe siècle), Madrid 2012; 
A. Pagden, Lords of all the World. Ideologies of Empire in Spain, Britain and France, 
c. 1500-1800, New Haven 2013; A. Musi, L’impero dei vicerè, Bologna 2013. Il 
fatto che questi studi arrivino a toccare la costruzione politica francese, che la 
storiografia aveva sempre e dall’inizio collocata nella categoria degli stati nazio-
nali anti-imperiali, è significativo: P. Cohen, Penser un empire de Babel. Langues 
et célébration du pouvoir royal dans le monde atlantique français XVIe-XVIIe siècles, 
in Français? La nation en débat entre colonies et métropole, XVIe-XIXe siècle, cur. C. 
Vidal, Paris 2014, pp. 35-54.
3 D. Bates, Norman and Empires, Oxford 2013 e Id., William the Conqueror, Ox-
ford 2017; J. Le Patourel, The Norman Empire, London 1976; M. Aurell, L’empire 
des Plantagenêt (1154-1224), Parigi 2003; F. Madeline, Les Plantagenêt et leur em-
pire. Construire un territoire politique, Rennes 2014.
4 A. Peters-Custot - F. Madeline, De Guillaume Ier à Roger II de Sicile: Autour de 
l’impérialité des premiers couronnements royaux normands (1066-1130), «Annales de 
Normandie», 69/1 (janvier-juin 2019) (= Les couronnements royaux de Guillaume Ier 
et de Mathilde [1066, 1068]: la Normandie, l’Angleterre, l’Europe. Actes de la journée 
d’études du 30 novembre 2016, réunis par V. Gazeau et D. I. Muresan), pp. 165-198.
5 A. Lestremeau, Basileus Anglorum. La prétention impériale dans les titulatures 



85

Ruggero II, un “re imperiale”?

razione dello stato plantageneto come impero, ad opera degli storici 
moderni, deriva dalla considerazione che le modalità ideologiche o 
prammatiche del governo inglese sono paragonabili a quelle di un 
impero. In questo caso, l’imperialità è sovrapposta da noi alle realtà 
del regno medievale. 

Il regno di Ruggero II, uno pseudo-impero che taceva il suo nome?

Accade che fra i regni medievali, l’unico che non è mai stato chia-
mato “impero” è quello che, a mio parere, lo meritava di più, cioè 
il regno normanno di Sicilia. Ultimamente, il recentissimo volume 
collettivo diretto da Sylvain Gouguenheim e intitolato Les Empi-
res médiévaux6, che propone capitoli sull’impero anglo-normanno 
e quello plantageneto, dedica solo una piccola pagina al regno di 
Sicilia. Ora, le espressioni dell’imperialità degli Altavilla sono cono-
sciutissime7, e mi limiterò a evocarle velocemente.

Prima di tutto, l’iconografia reale: gli oggetti sontuosi legati alle 
eredità culturali islamica e bizantina (spesso intrecciate, come di-
mostrano i recenti studi sul mantello di Rugggero II, ormai con-
servato a Vienna8) e la rappresentazione del re quale basileus (senza 
il titolo) nelle chiese siciliane di Santa Maria dell’Ammiraglio detta 
“Martorana”, edificata da Giorgio d’Antiochia, e di Monreale, co-
struita per volere di Guglielmo II, dimostrano una chiara volontà 
di legarsi alle manifestazioni orientali del potere in gloria - anche se 

royales à la fin de la période anglo-saxonne, «Médiévales», 75 (2018), pp. 197-226.
6 Cfr. supra n. 1.
7 A. Peters-Custot, “Byzantine” versus “Imperial” kingdom: How “Byzantine” was 
the Hauteville king of Sicily?, in Menschen, Bilder, Sprache, Dinge. Wege der Kom-
munikation zwischen Byzanz und dem Westen. 2. Menschen und Worte. Studien zur 
Ausstellung “Byzanz und der Westen. 1000 vergessene Jahre”, cur. F. Daim, Ch. Gast-
geber, D. Heher, Cl. Rapp, Mainz 2018 (Byzanz zwischen Orient und Okzident 
Veröffentlichungen des Leibniz-WiessenschaftsCampus Mainz, 9, 2), pp. 235-248.
8 Sul mantello si veda adesso Cl. Vernon, Dressing for Succession in Norman Italy: 
The Mantle of King Roger II, «Al-Masāq: Journal of the Medieval Mediterranean», 
2018: https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/09503110.2018.1551699



86

Annick Peters-Custot

dobbiamo stare sempre attenti al contesto di rappresentazione, allo 
statuto della chiesa, del committente e alla visibilità dell’immagine. 
Mirko Vagnoni ha giustamente sfumato il senso politico di queste 
rappresentazioni, fatte nel quadro privato (alla Martorana) oppure 
in luoghi poco visibili dai fedeli (a Monreale)9.

A questa iconografia possiamo aggiungere elementi cerimoniali, 
per esempio l’ordo dell’incoronazione di Ruggero II ispirato dal pon-
tificale romano-germanico ma adattato alla realtà siciliana della metà 
del XII secolo10 e sul quale non insisto11; oppure la prosternazione 
davanti al re Ruggero, sulla quale è difficile dire se proveniva dal rito 
di proskynèsis bizantino o dal rito corrispondente nel mondo isla-
mico12 data la sua comune rilevanza nella koinè mediterranea della 
sovranità medievale.

Va anche considerato il posto speciale del sovrano nel sistema 
ecclesiale che porta il marchio imperiale: non vorrei sviluppare un 
elemento conosciutissimo, che riguarda l’eredità dell’impero roma-
no cristiano, e che, nel regno di Sicilia, si manifesta non soltanto 
in poteri effettivi (nomina dei vescovi e degli abati più importanti 

9 Vd. M. Vagnoni, La messa in scena iconica del corpo regio nel regno di Sicilia (1130-
1266), «Mélanges de l’École française de Rome. Moyen Âge», 132/2, 2020: http://
journals.openedition.org/mefrm/7992. 
10 R. Elze, Zum Königtum Rogers II. von Sizilien, in Festschrift Percy Ernst Schramm 
zu seinem siebzigsten Geburtstag, cur. P. Classen, P. Scheibert, vol. I., Wiesbaden 
1964, pp. 102-116; Id., Tre Ordines per l’incoronazione di un re e di una regina 
del regno normanno di Sicilia, in Atti del Congresso Internazionale di Studi sulla Si-
cilia Normanna (Palermo, 4-8 dicembre 1972), Palermo 1974, pp. 438-459; Id., 
The Ordo for the Coronation of King Roger II of Sicily: An Example of Dating from 
Internal Evidence, in Coronations. Medieval and Early Modern Monarchic Ritual, 
cur. J. M. Bak, Berkeley - Los Angeles - Oxford 1990, pp. 168-178; Id., Der nor-
mannische Festkrönungsordo aus Sizilien, in Cavalieri alla conquista del Sud. Studi 
sull’Italia normanna in memoria di Léon-Robert Ménager, cur. E. Cuozzo, J.-M. 
Martin, Roma - Bari 1998, pp. 315-327.
11 Peters-Custot - Madeline, De Guillaume Ier à Roger II de Sicile cit. Si vedano 
anche i contributi di Fulvio Delle Donne e Angela Lamanna contenuti in questo 
volume. 
12 A. Nef, Conquérir et gouverner la Sicile islamique aux XIe et XIIe siècles, Roma 2011 
(Bibliothèque des Écoles françaises d’Athènes et de Rome, 346), pp. 122-123.



87

Ruggero II, un “re imperiale”?

del regno, delimitazione delle diocesi, tutti i ruoli concessi dal papa 
stesso alla fine dell’XI secolo13) ma anche in pretese emblematiche: 
il titolo di “protettore dei cristiani”, per esempio, che Ruggero II si 
è attribuito nell’intitolazione greca14 (anche se lui non prende mai il 
titolo di basileus). 

La politica estera, d’altronde, potrebbe quasi venire definita im-
perialista: essa consentiva di costituire, tramite operazioni militari e 
di conquista, un territorio transmarino, includendo la parte meri-
dionale della penisola, la Sicilia, un potere d’influenza sulla Tunisia 
(la vicenda magrebina ebbe inizio precisamente a partire dall’inco-
ronazione reale di Ruggero II15), e diverse azioni contro l’impero 
bizantino. 

Per quanto riguarda la politica interna, si osserva un governo della 
pluralità che non tende a unificare la diversità sul piano giuridico, re-
ligioso, linguistico, ma che anzi è interessato a mantenere questa plu-
ralità, a beneficio del sovrano; che gestisce, soprattutto sotto il regno 
di Ruggero II e la sua amministrazione poliglotta, le tre “lingue del re” 
(arabo, greco, latino) e che attrae le élites del mondo mediterraneo alla 
corte palermitana, centro vivace del Mediterraneo dell’epoca16.

Tutti questi tratti non esaustivi attestano una chiara dimensione 
imperializzante del potere sovrano degli Altavilla, che tuttavia non 
è stata molto discussa, almeno prima delle più recenti pubblicazioni 

13 S. Fodale, Comes et Legatus Siciliae. Sul privilegio di Urbano II e la pretesa Apo-
stolica Legazia dei Normanni di Sicilia, Palermo 1970, ripreso in Id., L’Apostolica 
Legazia e altri studi su Stato e Chiesa, Messina 1991. A. Peters-Custot, Les Grecs de 
l’Italie méridionale post-byzantine. Une acculturation en douceur, Roma 2009 (Col-
lection de l’École française de Rome, 420), pp. 233-253. Per le diocesi siciliane, 
Nef, Conquérir et gouvener la Sicile islamique cit., pp. 448-456.
14 La sottoscrizione greca di Ruggero II è la seguente: Ῥογέριος ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ 
εὐσεβής κράταιος ῥὴξ καὶ βοηθὸς τῶν χριστιανῶν (Ruggero in Cristo Dio pio e 
potente re e protettore dei Cristiani).
15 Cfr. adesso Nef, Conquérir et gouvener la Sicile islamique cit., pp. 593-598.
16 B. Grévin, Linguistic Cultures and Textual Production in Palermo, from the End 
of the 11th to the End of the 15th Century, in A Companion to medieval Palermo. The 
History of a Mediterranean City from 600 to 1500, cur. A. Nef, Leiden -Boston 
2013, pp. 413-436, soprattutto pp. 413-422.



88

Annick Peters-Custot

che però non parlano mai di un “impero Altavilla”, ma dell’ecume-
nismo del re17. Come se il concetto di imperialità, e anche di impero, 
non fosse un concetto operativo nel regno di Sicilia del XII secolo. 

Tale assenza è forse relativa, almeno parzialmente, alla mancanza, 
fino a oggi almeno, di un approccio globale e coerente della regalità 
degli Altavilla, un campo storico condiviso fra specialisti della Sici-
lia araba, dell’Italia meridionale bizantina, della Puglia, delle zone 
longobarde, dei ducati tirrenici, etc. Una visione d’insieme impli-
cherebbe dei campi ampi di specializzazione, anche linguistici, dif-
ficilmente concentrabili in un solo ricercatore e storico. Quindi rare 
sono le analisi globali che prendono in considerazione insieme tutte 
le problematiche sociopolitiche, amministrative, linguistiche, cultu-
rali, ideologiche, religiose, iconografiche. È del resto molto difficile 
avere una visione globale quando il re impiega un’organizzazione 
amministrativa diversa a seconda delle regioni, e soprattutto si pro-
pone di dare un’immagine di sé stesso che sia diversa e variabile, 
a seconda del pubblico, delle regioni, delle comunità. Non possia-
mo quindi che attendere con impazienza i risultati del programma 
“Documenting multiculturalism”18 che porterà alla luce tante prove 
dell’uso politico del multiculturalismo degli Altavilla. 

Un’altra ragione, certamente più profonda, è legata al fatto che 
la storiografia sulla natura della regalità siciliana oppone, da tanto 
tempo, i partigiani di una sovranità “all’orientale”, basata su un mo-
dello bizantino e islamico (con Jeremy Johns, Annliese Nef, io stes-
sa), e quelli che stimano invece che il modello islamico o bizantino 
tocca soltanto l’immagine del re, quindi sarebbe unicamente una 
carcassa vuota, che tende a ricoprire con una bella vernice orientale 
delle modalità di governo che sono invece poco originali nel con-

17 A. Nef, Imaginaire impérial, empire et oecuménisme religieux: quelques réflexions 
depuis la Sicile des Hauteville, «Cahiers de Recherches Médiévales et Humanistes » 
24 (2012), pp. 227-249.
18 Programma europeo DOCUMULT (Documenting Multiculturalism: 
coexistence, law and multiculturalism in the administrative and legal documents 
of Norman and Hohenstaufen Sicily, c. 1060 - c. 1266), sotto la direzione gene-
rale di Jeremy Johns. 



89

Ruggero II, un “re imperiale”?

testo occidentale (secondo la tesi di Léon-Robert Ménager). Da un 
lato come dall’altro, ciò che conta è una coppia lessicale: influenza/
eredità, coppia che manifesta il modo più comune d’approccio del-
la monarchia normanna: una sovranità occidentale, e reale, più o 
meno sotto influenza orientale. Perché i nuovi sovrani sono prima 
di tutto Normanni, e soltanto in secondo luogo sono adottati dal-
la Sicilia islamica e dalla Calabria bizantina. Quindi l’opposizione 
fondamentale lega meno regno e impero, e maggiormente Oriente 
e Occidente. 

Dobbiamo quindi affrontare la questione dell’eredità o dell’in-
fluenza: il problema dell’analisi tramite la nozione di eredità è triplo: 
prima di tutto, non consente un approccio globale dell’imperialità 
nel regno di Sicilia; nasconde la creatività, non riconducibile a un 
semplice uso dell’eredità, di questa costruzione politica mediterra-
nea; e infine, soprattutto, non tiene conto delle eredità politiche co-
muni, condivise, delle modalità comuni del potere sovrano presenti 
nei mondi imperiali mediterranei: il destino universale, la centraliz-
zazione amministrativa e nello stesso tempo la capacità all’autono-
mia regionale, l’importanza della rete stradale, il rispetto degli usi 
comunitari, includendo le pratiche religiose, l’inventariazione e la 
contabilità (tramite liste, inventari, il catasto) destinate alla fiscalità 
statale, sotto lo sguardo di un sovrano scientifico, matematico ed 
erudito… Quali sono, insomma, gli elementi di questa koinè della 
sovranità che attinge a delle radici comuni (per farla breve, l’impero 
romano)? Proprio il concetto di imperialità consente di uscire dalle 
interpretazioni opposte di certi fatti. Per esempio, quando negli anni 
1140, la centralizzazione amministrativa del regno cresce insieme 
all’intensificazione dell’amministrazione locale (con i camerari regi), 
questo deve venire interpretato come arabizzazione dello stato, op-
pure come imperializzazione? In altre parole, l’arabizzazione ammi-
nistrativa costiuisce il mezzo di un disegno politico più ampio, che 
sarebbe l’imperializzazione? 

Per Annliese Nef, l’imperialità è di natura quasi esclusivamente 
islamica, per più ragioni che vorrei soltanto enumerare senza svi-
luppare perché la totalità degli argomenti si possono ritrovare nella 



90

Annick Peters-Custot

tesi di Annliese Nef19: la presenza forte delle intitolazioni arabe fra 
quelle che esaltano la sovranità reale; il fatto che gli autori medie-
vali che hanno parlato di Ruggero II come di un sovrano imperiale 
fanno parte del mondo islamico, ed inseriscono il re di Sicilia nella 
sfera islamica; la riforma amministrativa iniziata da Guglielmo II 
e considerata una islamizzazione sul modello fatimide, elemento 
adesso poco discusso; e il fatto che, secondo la Nef, nell’uso fun-
zionale delle tre lingue del re, il greco è, cito, «la lingua degli scrit-
ti di teologia». Tale enfasi proviene in parte dalla confusione fra 
“teologia” ed “ecclesiologia”, ma anche, d’altronde, dalla sottova-
lutazione dell’elemento bizantino ed ellenofono, particolarmente 
nella cultura giuridica ma anche nella rappresentazione del potere 
sovrano e del sovrano stesso.

Consideriamo un esempio quasi aneddotico20: l’interpretazione 
dalla Nef della famosa iscrizione trilingue dell’orologio idraulico di 
Palermo, datata al 1142, per la quale soltanto la parte araba esal-
terebbe una sovranità dotta e un re padrone delle ore e del tempo, 
concetto, però, ugualmente espresso nella parte greca.

Sul fatto poi che il greco sia, come asserisce la Nef, la lingua 
della teologia, c’è anche da riflettere: il trattato di Nilo Doxapatres 
è ecclesiologico, e quindi politico; d’altronde la lingua greca si usa 
per gli atti reali riguardanti diocesi e vescovi, e per tutto quanto 
riguarda il potere ecclesiastico del sovrano, che è una dimensione 
imperiale legata a un modello bizantino (e non poteva che esse-
re lontana dalla sfera islamica). Del resto, come sostiene la Nef, 
l’espressione imperiale del re Altavilla si appoggia su modelli che 
sono nello stesso tempo bizantini e islamici, cioè sulla koinè me-
diterranea della sovranità, espressa sia in greco sia in arabo (che è 
anche la lingua dei cristiani siciliani): distinguere le fonti d’ispira-
zione è talvolta impossibile. 

19 Nef, Conquérir et gouverner la Sicilie islamique cit., pp. 198-202. 
20 Si veda A. Peters-Custot, Construction royale et groupes culturels dans la Méditer-
ranée médiévale: le cas de la Sicile à l’époque des souverains normands, «Le Moyen 
Âge», 118, fasc. 3-4 (2012), pp. 679-686.



91

Ruggero II, un “re imperiale”?

Infine, si deve segnalare che le manifestazioni dell’imperialità 
sono raramente univoche. Prendiamo per esempio il famosissimo 
mantello di Ruggero II, creato negli anni 1134-1135 (quindi qual-
che anno dopo l’incoronazione a Palermo). L’iconografia e soprattut-
to il testo ricamato in arabo sono evidentemente riconducibili alla 
sfera islamica. Tuttavia, un recente articolo di Clare Vernon critica il 
carattere univoco dell’assimilazione21: prendendo in considerazione 
anche i materiali impiegati (la seta rossa), la loro origine, le tecniche 
di confezione, osserva che sono riconducibili all’impero bizantino e 
ai legami commerciali con esso. Anche la forma del mantello (una 
clamide), le circostanze del suo impiego, e il messaggio veicolato ai 
sudditi nel momento dell’uso cerimoniale, per la Vernon dimostra-
no che, agli occhi dei contemporanei, il riferimento bizantino fu 
certamente molto presente. 

Tralascio adesso quest’argomento per parlare di una questione le-
gatissima all’imperialità, nei modelli medievali: quella della romani-
tà la quale fu, nell’XI secolo, condivisa fra impero d’oriente e impero 
occidentale, ma che conobbe un’evoluzione diversa alla fine della 
quale il legame romanità/imperialità fu monopolizzato dall’impero 
bizantino. 

La romanità «bizantina»

La romanità costituisce un elemento prioritario dell’identità bi-
zantina, preso in carica dagli imperatori bizantini, in un momento 
in cui il termine “bizantino” non esisteva. Tale identità romana si 
esprimeva soprattutto, come si sa bene, nell’intitolazione del so-
vrano, Basileus Autokratôr dei Romani, dal VII secolo in poi, senza 
escludere altri modi di designazione; essendo l’imperatore dei Ro-
mani, i suoi soggetti erano qualificati anch’essi come Romani. 

Non è tanto l’incoronazione imperiale di Carlo Magno, nel Na-
tale dell’800, a creare una concorrenza fra imperatore d’Oriente 
e imperatore d’Occidente, quanto lo slittamento di senso su cosa 

21 Vernon, Dressing for Succession cit.



92

Annick Peters-Custot

definisse la romanità dell’imperatore: da quando l’incoronazione 
imperiale a Roma, dalle mani del papa, diviene la norma per di-
ventare imperatore d’occidente - cosa che Carlo Magno respinse, 
come si sa - nasce una romanità concorrenziale a quella dell’impero 
bizantino, che, in realtà, costituisce una sorta di “papalizzazione” 
della dignità imperiale22. Per dirlo altrimenti, la romanità non è 
più legata in Occidente alla successione continua d’imperatori ro-
mani dall’antichità, con tutte le eredità associate, ma all’intervento 
del vescovo di Roma. Quindi il senso della romanità è stato mo-
dificato più dal papato che dall’imperatore d’Occidente. La cosa 
fu efficacemente espressa, è noto, nella lettera redatta da Anasta-
sio Bibliotecario per conto dell’imperatore Lotario II, destinata al 
basileus Basilio I, nell’87123. Non stupisce che il papa, poco dopo 
questa lettera, legasse l’unzione imperiale a una nascita dell’impe-
ratore dal «grembo religioso della Santa Chiesa romana»24 e che, 
parallelamente, si disconoscesse, nella letteratura polemica latina, 
all’imperatore di Costantinopoli il titolo che lui si rivendicava, 
quello di “imperator dei Romani”25.

22 Il primo studio che esplora questo slittamento è R. Folz, L’idée d’empire en Occi-
dent, Parigi 1953. Di recente si veda Transformations of Romanness. Early Medieval 
Regions and Identities, cur. W. Pohl et alii, Berlino - Boston 2018 (Millenium-Stu-
dien/Millenium Studies, 71). 
23 La lettera di Lotario II, il cui autore è senza dubbio Anastasio Bibliotecario, 
fu inserita nel Chronicon Salernitanum: Chronicon Salernitanum, ed. U. Wester-
bergh, Stockholm 1956 (Acta Universitatis Stockholmiensis, coll. «Studia Latina 
Stockholmiensia», 3). Più recentemente e con una traduzione italiana: Chronicon, 
cur. e trad. R. Matarazzo, Napoli 2002 (Thesaurus Rerum Beneventanarum, 4), 
pp. 156-166.
24 A. Peters-Custot, Sanctae Romanae Ecclesie religioso utero vos genuit: Noël 
de l’empereur et sacre impérial, in Le sacré dans tous ses états, cur. M. de Souza, F.-
X. Romanacce, A. Peters-Custot, Saint-Étienne 2012 (Travaux du CERHI, 10), 
pp. 243-258.
25 Ead., L’Autre est le même: qu’est-ce qu’être “grec” dans les sources latines de l’Italie 
(VIIIe-XIe siècles)?, in À la rencontre de l’autre au Moyen Âge. In memoriam Jacques 
Le Goff. Actes des premières Assises franco-polonaises d’histoire médiévale, cur. Ph. 
Josserand, J. Pysiak, Rennes 2017, pp. 53-78.



93

Ruggero II, un “re imperiale”?

Quindi, non si può dunque evocare la romanità bizantina dal IX 
secolo in poi senza considerare le ricomposizioni concorrenziali della 
romanità, legate all’iniziativa pontificia26. E nello stesso tempo non 
si può guardare il famoso mosaico della Martorana senza pensare che 
il re Ruggero II così Christostephanitzos neghi, grazie all’incorona-
zione diretta da parte di Cristo, l’intervento papale, facendo dimen-
ticare la sottomissione giuridica del re di Sicilia al papa in quanto 
suo vassallo. L’elenco dei vescovati prodotto alla corte di Palermo 
da Nilo Doxapatres per il re, sottraendo alla giurisdizione papale i 
vescovi siciliani, calabresi e salentini, esprime la medesima scelta, di 
una versione “bizantina” della romanità, contro quella papale27.

Questa romanità conobbe implicazioni nelle modalità del gover-
no. Lo vediamo tramite due oggetti principali: il potere pubblico, 
soprattutto nelle cose militari e fiscali, e il diritto romano.

Le tecniche dell’autorità regia sotto gli Altavilla

Su questo tema, ancora una volta, numerosi studi recenti hanno 
messo in luce il fatto che, al di là della continuità di certi termini 
amministrativi bizantini riciclati nell’amministrazione degli Altavil-
la, e della continuità di numerose famiglie dell’aristocrazia bizantina 
locale che assumevano queste funzioni28 (senza parlare della cancel-
leria comitale e poi reale), ciò che manifesta la permanenza della so-
vranità “alla bizantina” (ma anche, direi, “all’islamica”) è certamente 
l’autorità pubblica centralizzata, almeno nelle parte del regno dove il 
sovrano esercitava un dominio diretto (Sicilia, Calabria, Puglia me-
ridionale): l’importazione della feudalità consentiva un controllo dei 

26 A. Peters-Custot, Gli Italo-Greci e la duplicità degli imperi e della romanitas, 
in Southern Italy as contact area and border region during the Early Middle Ages. 
Religious-cultural Heterogeneity and competing Powers in Local, Transregional and 
Universal Dimensions, cur. K. Wolf, K. Herbers, Köln - Weimar - Wien 2018, 
pp. 229-240. 
27 Ead., Les Grecs de l’Italie méridionale cit., pp. 336-337.
28 Ibid., pp. 401-412.



94

Annick Peters-Custot

feudatari, così come la debolezza delle contee29 e quella delle devolu-
zioni di diritti pubblici ai signori laici ed ecclesiastici30, mentre l’as-
senza della decima sui beni privati compensata, per quanto riguarda 
la ricchezza ecclesiastica, dalla concessione di terre, di uomini e di 
decime sui beni pubblici, facevano del sovrano il distributore delle 
ricchezze «selon son bon plaisir». Certo, tali manifestazioni di un’au-
torità pubblica possono essere attribuite tanto all’eredità bizantina 
quanto all’islamica e, a proposito degli organi amministrativi centra-
li, il dibattito è sempre vivo intorno all’impronta bizantina o islami-
ca intervenuta nella loro costruzione (l’una non escludendo l’altra). 
In realtà, il problema è che entrambi i mondi politici attingono alle 
stesse radici comuni e alla cosiddetta “koinè della sovranità”.

È proprio il caso, per esempio, di quei nominativi di uomini ge-
nericamente denominati “plateae” che esistono in Sicilia, sotto la 
denominazione di djara’id (in arabo) e in Calabria, allora chiamati 
katonoma (in greco). Questi documenti sono finora stati interpretati 
come prove di uno statuto servile, che passava da un signore a un 
altro. Però, recenti studi le considerano diversamente, come inven-
tari e poi donazioni di cellule fiscali associate a uomini di qualunque 
condizione, libera o meno31. Personalmente, almeno per l’Italia pe-

29 J.-M. Martin, Centri fortificati, potere feudale e organizzazione dello spazio, in 
La Calabria medievale. I quadri generali, ed. A. Placanica, Roma 2001, pp. 487-
522; A. Peters-Custot, La politique royale normande et les comtés calabrais dans la 
seconde moitié du XIIe siècle: l’apport du fonds de S. Stefano del Bosco, «Mélanges 
de l’Ecole française de Rome, Moyen Âge», 124/1 (2012), URL: http://mefrm.
revues.org/165
30 J.-M. Martin, Les seigneuries monastiques, in Nascita di un regno. Poteri signorili, 
istituzioni feudali e strutture sociali nel Mezzogiorno normanno (1130-1194), Atti 
delle diciassettesime giornate normanno-sveve (Bari, 10-13 ottobre 2006), cur. R. 
Licinio, F. Violante, Bari 2008, pp. 177-206. 
31 A. Nef, Conquêtes et reconquêtes médiévales: une réduction en servitude généralisée? 
(Al-Andalus, Sicile et Orient latin), in Les formes de la servitude: esclavages et servages 
de la fin de l’Antiquité au monde moderne. Actes de la table ronde de Nanterre 
(12-13 décembre 1997), (= «Mélanges de l’Ecole française de Rome, Moyen Âge» 
112-2 [2000], pp. 579-607); A. Peters-Custot, Les plateae calabraises d’époque nor-
mande. Une source pour l’histoire économique et sociale de la Calabre byzantine?, 



95

Ruggero II, un “re imperiale”?

ninsulare, ravviso in essi un’impronta tipicamente bizantina soprat-
tutto nel loro uso per l’arruolamento militare e in particolare per la 
difesa costiera o il servizio marittimo, che non è stato studiato dallo 
storico tedesco Willy Cohn, autore dell’unica sintesi sulla storia del-
la flotta del Regno di Sicilia dai Normanni a Federico II32. 

Vorrei riprendere qui un esempio documentario, ancora una volta 
ben conosciuto. Si tratta di un documento calabrese dell’anno 116533, 
che vorrei paragonare a un altrettanto famoso evento della Vita di san 
Nilo, che risale a esattamente due secoli prima: la ribellione fiscale degli 
abitanti di Rossano, nel 96534. In quell’anno la popolazione rossanese, 

«Cahiers de Recherches Médiévales et Humanistes», 28 (2014-2), pp. 389-408; 
Ead., Plateae et anthrôpoi, peut-on trouver des origines byzantines à l’organisation 
normande de la paysannerie de la Calabre méridionale?, in L’héritage byzantin en 
Italie. IV. Habitat et structure agraire, cur. J.-M. Martin, A. Peters-Custot, V. Pri-
gent, Roma 2017 (Collection de l’École française de Rome, 531), pp. 293-318.
32 W. Cohn, Die Geschichte der sizilischen Flotte, 1060-1266. Vereinigter Neudruck 
dreier Abhandlungen aus den Jahren 1910-1926 mit Anhang: Die Basler Konzils-
flotte des Jahres 1437; Die Bedeutung der Seemacht in der Geschichte, Aalen 1978. 
Questo libro riprende più saggi dello storico che, purtroppo, in quanto ebreo, fu 
deportato e morì durante la Seconda Guerra mondiale. I capitoli che interessa-
no più particolarmente la storia della flotta normanno-sveva sono i seguenti: W. 
Cohn, Die Geschichte der normannisch-sizilischen Flotte unter der Regierung Rogers 
I. und Rogers II. (1060-1154), Breslau 1910; Die Geschichte der Sizilischen Flotte 
unter der Regierung Friedrichs II. (1197-1250), Breslau 1926 e Die Geschichte 
der sizilischen Flotte unter der Regierung Konrads IV. Und Manfreds (1250-1266), 
Berlin 1920. Sul destino tragico di Willy Cohn, documentato dal giornale dello 
stesso, che fu pubblicato (Willy Cohn, «Kein Recht, nirgends». Tagebuch vom Un-
tergang des Breslauer Judentums 1933-1941, ed. N. Conrads, 2 voll., Köln 2006 
[Neue Forschungen zur schlesischen Geschichte. Bd. 13, 1-2], traduzione francese 
di T. Chazal pubblicata sotto il titolo Nul droit, nulle part. Journal de Breslau, 
1933-1941, Parigi 2019), si veda J. Becker, «Normannen-Cohn». Der Breslauer 
Historiker Willy Cohn (1888-1941), «Quellen und Forschungen aus Italienischen 
Archiven und Bibliotheken», 87 (2007), pp. 385-395.
33 L’edizione del documento si trova nella vecchia però ancora oggi necessaria 
edizione di Francesco Trinchera, Syllabus graecarum membranarum, Napoli 1865, 
n° 167. 
34 Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Νείλου τοῦ Νέου, cap. 60-61. Edizio-
ne (con traduzione inglese): The Life of Saint Neilos of Rossano, ed. e trad. inglese. 



96

Annick Peters-Custot

rifiutando di fornire marinai a una spedizione marittima mirata alla ri-
conquista della Sicilia per la quale avevano contribuito fiscalmente alla 
costruzione delle navi, le chelandia, incendia le navi stesse. Nilo riesce 
a ottenere dal magistros Niceforo Hexakionitis, incaricato dell’organiz-
zazione della spedizione in quanto catepano d’Italia, di non castigare 
i ribelli. Niceforo dirige allora la sua rabbia contro il praktor del fisco, 
Gregorio Maleinos, che salva la sua vita grazie all’intervento del san-
to. Presenza e responsabilità del Maleinos attestano che i servizi della 
tassazione pubblica contribuiscono all’arruolamento dei marinai scelti 
fra la popolazione dei liberi, quindi, nel sistema fiscale bizantino, dei 
contributori del fisco: in altre parole, delle liste fiscali dovevano esi-
stere, e dovevano anche servire alla scelta dei marinai. Di queste liste 
fiscali bizantine non abbiamo nessuna testimonianza, tuttavia gli in-
ventari nominativi del periodo normanno, le già menzionate plateae, o 
katonoma greche dalla Calabria, sia djara’id arabe dalla Sicilia, ne sono 
certamente eredi. 

E passiamo a un caso del 1165: l’abate di S. Stefano del Bosco, 
nella diocesi di Squillace, protesta contro l’arruolamento, dai ca-
pitani (komitoi) delle galere reali a Mileto, di uomini iscritti sulla 
platea del conte di Catanzaro, e assegnati all’abbazia. Questa platea 
non elenca i dipendenti del conte di Catanzaro, ma i contribuen-
ti della contea, che devono tasse, servizi e prestazioni dovute dai 
contribuenti all’autorità pubblica: quindi anche il servizio militare e 
marittimo. Quando gli uomini iscritti su questa platea sono “donati” 
a un signore (qui, un’abbazia), la donazione non impedisce la con-
tinuità della percezione dei tributi e degli obblighi fiscali e militari 
che sono sempre dovuti al sovrano; e gli uomini così donati possono 
sempre venire arruolati nella flotta di guerra del re di Sicilia; però 
nel caso presente, diversi testimoni - i collettori del conte, tutti ita-
lo-greci - attestano che gli uomini “dati” all’abbazia non furono mai 
costretti a questo servizio, ma invece ne furono esentati. Da questo 
esempio, se confrontato con la Vita di san Nilo, si può dedurre come 

R. L. Capra - I. A. Murzaku - D. J. Milewski, Cambridge - London 2018 (Dum-
barton Oaks Medieval Library, 47), pp. 182-189.



97

Ruggero II, un “re imperiale”?

si organizzava l’arruolamento dei marinai sulle navi di guerra del 
sovrano Altavilla nel XII secolo: il conte di Sicilia (poi, a partire del 
1130, il re di Sicilia) tiene gli elenchi degli uomini sui quali gravano 
obblighi fiscali e militari, e questi uomini sono necessariamente dei 
liberi, condizione necessaria per il servizio militare. Questi inventari, 
certamente scritti poco dopo la conquista (oppure durante la con-
quista, che avvenne in tempi prolungati) sono molto probabilmente 
redatti sulla base delle liste fiscali bizantine, di cui abbiamo visto 
l’uso militare e marittimo nel caso della ribellione di Rossano nel 
965. La centralizzazione di queste liste legate all’autorità pubblica 
nelle mani esclusive, nella Calabria meridionale, degli Altavilla, si 
allenta con la creazione, all’inizio del XII secolo, della contea di Ca-
tanzaro. Ormai, sul territorio della contea, il conte tiene le plateae 
pubbliche, per le quali dispone di agenti locali (e in questa parte me-
ridionale della Calabria sono tutti Greci). Questi esattori fiscali non 
procedono all’arruolamento per la flotta di guerra del sovrano: è il 
lavoro dei capitani delle galere, stabiliti, per la Calabria meridionale, 
nell’antica capitale della contea di Calabria, Mileto. La tassazione e 
l’arruolamento si fanno a partire degli stessi documenti, ma non con 
gli stessi agenti. Nel caso qui esposto, questi capitani delle galere del 
re Guglielmo I furono disturbati dal fatto che la platea cosiddetta 
di “Radolfo di Loritello”, il conte di Catanzaro, platea fatta prima 
della morte di Radolfo, quindi prima del 1111, e ancora in uso nel 
1165, non menzionava l’esenzione dal servizio militare degli uomini 
di S. Stefano del Bosco. Comunque, questo caso conferma ciò che 
si sospettava, e cioè la riappropriazione e il riuso delle liste fiscali 
bizantine da parte degli Altavilla. A Rossano nel 965 così come a Ba-
dolato nel 1165, la base documentaria dell’arruolamento marittimo 
è l’inventario dei contribuenti tenuto dall’amministrazione pubbli-
ca. Non è una sorpresa, dato che grazie a Guglielmo di Puglia sia-
mo perfettamente consapevoli del ruolo dei marinai e delle tecniche 
bizantine di costruzione delle navi da guerra nelle prime spedizioni 
marittime degli Altavilla35. 

35 Guillaume de Pouille, La Geste de Robert Guiscard, ed. trad. e comm. M. Ma-



98

Annick Peters-Custot

Questa lunga digressione su un caso specifico ma esplicativo, ci 
consente di evidenziare l’influenza decisiva delle strutture, degli stru-
menti documentari, e dei principi amministrativi, militari e fiscali 
bizantini sull’amministrazione normanna, almeno in Calabria; e la 
forza della penetrazione bizantina in questi campi così come in altri, 
della vita politica, che riflettono la permanente potenza dell’ideo-
logia, ma anche delle tecniche di governo imperiali bizantine, sul 
regno edificato dagli Altavilla. 

Per concludere, vorrei riprendere brevemente il tema giuridico, 
non dal punto di vista degli usi delle comunità, della popolazione, del 
diritto privato, ma da quello del diritto reale. La questione è molto 
discussa dai primi scritti di Léon-Robert Ménager in poi. Sembra sem-
pre più probabile che una delle basi del diritto reale fosse stato quello 
romano-giustinianeo, ma anche quello bizantino, una consapevolezza 
che devo a un contributo recente dell’amico Giuseppe Mandalà36 e 
al suo studio attento degli inventari dei libri della cappella palatina 
(inventari che esistevano in greco, in arabo e in latino) che contesta il 
carattere esclusivamente religioso o teologico della cultura greca alla 
corte normanna. Uno di questi inventari, in greco, mette in luce una 
vera biblioteca di manoscritti giuridici in greco, fra i quali sono regi-
strati non soltanto le Institutiones e i Codices di Giustiniano, ma anche 
l’Eklogè, l’Epanagogè, le Basiliche (in una versione incompleta però), 
le novelle di Leone VI il Sabbia, etc. Quindi tutta una biblioteca che, 
oltre ai libri abituali della pratica religiosa (Vangeli, salteri) e ai testi di 
grandi Padri greci (Giovanni Damasceno) oppure di Filagato di Cera-
mi o Nilo Doxapatres, tutti in greco, presenta la maggior parte di tutta 
la teoria giuridica bizantina, sulla quale si può concordare per pensare 

thieu, Palermo 1961 (Testi e monumenti pubblicati da B. Lavagnini. Testi, 4), 
III, p. 170.
36 G. Mandalà, Libri, inventari e biblioteche alla corte dei re di Sicilia (XII-XIV 
sec.), contributo al terzo convegno internazionale del programma Imperialiter: 
Le gouvernement et la gloire de l’Empire à l’échelle des royaumes chrétiens d’Occi-
dent (XIIe-XVIIe siècle), convegno intitolato Le roi et ses langues. Communication 
et impérialité, org. da Benoît Grévin e Annick Peters-Custot, Madrid, Casa de 
Velázquez, 24-26 ottobre 2018.



99

Ruggero II, un “re imperiale”?

che dovesse servire a costruire, almeno parzialmente, la base ideologica 
della monarchia degli Altavilla. Inoltre, al di là degli usi pratici di tali 
volumi di diritto bizantino, alla luce degli usi ideologici di una biblio-
teca palatina, sembra più che probabile che una biblioteca tanto ricca, 
un vero tesoro, costituisse una dimostrazione di sontuosità che, in se 
stessa, esaltava la majestas del sovrano. 

Questa cultura giuridica bizantina radicata nel regno norman-
no, tanto negli atti privati, quanto nell’ideologia e nel diritto reale, 
consente di assumere che nel Duecento la presenza del diritto ro-
mano nelle Costituzioni di Melfi così come negli atti della pratica 
privata non abbia avuto lo stesso significato né gli stessi usi che nel 
resto dell’Occidente investito da un cosiddetto “ritorno” del diritto 
romano che però in realtà non era mai stato dimenticato nell’Italia 
meridionale. Nel regno di Sicilia i legami con il mondo bizantino, 
legami rinforzati nel XII secolo, possono spiegare perché le evoluzio-
ni giuridiche percepibili negli atti greci e talvolta anche latini dell’I-
talia meridionale appaiano esattamene nello stesso momento degli 
atti usciti dall’archivio dei monasteri atoniti. Si possono menzionare 
per esempio la citazione del senatoconsulto Velleiano negli atti di 
vendita o donazione di beni di proprietà femminile, a partire della 
fine del XII secolo37; oppure l’apparizione contemporanea, nel mon-
te Athos come negli atti italo-greci, del contro-dono spirituale nelle 
donazioni pro anima38. 

Per concludere, il regno di Ruggero II è evidentemente situato 
all’interno di due sfere imperiali: l’islamica, e la bizantina. Il lin-

37 A. Peters-Custot, La mention du sénatus-consulte velléien dans les actes grecs de 
l’Italie du Sud et de Sicile, in L’héritage byzantin en Italie. Les cadres juridiques et 
sociaux et les institutions publiques, cur. J.-M. Martin, A. Peters-Custot, V. Prigent, 
Roma 2012 (Collection de l’École française de Rome, 461), pp. 51-72.
38 A. Peters-Custot, Les donations pieuses dans l’Italie méridionale normande: quid 
du don/contre-don dans une terre influencée par l’héritage culturel et juridique by-
zantin?, in Ius commune graeco-romanum, Essays in Honour of Prof. Dr. Laurent 
Waelkens, cur. W. Druwé, W. Decock, P. Angelini, M. Castelein, Leuven 2019 
(Iuris Scripta Historica, 30), pp. 109-128. 



100

Annick Peters-Custot

guaggio dell’impero è quello della sovranità. La parte bizantina di 
questa sovranità imperiale si esprime in parte nell’autorità pubblica, 
nel diritto, nel potere sulla Chiesa, considerata “reale”, e nell’ele-
zione divina. Una cosa certa è che l’impero occidentale invece non 
fu una grande fonte d’ispirazione per il re Altavilla: anche se il rito 
di incoronazione era quello occidentale, e anche se le reti diploma-
tiche e matrimoniali hanno velocemente spinto gli Altavilla verso 
l’Occidente, per quanto riguarda la rappresentazione, quindi la con-
cezione della sovranità stessa, i modelli carolingi ed ottoniani sono 
quasi assenti dai riferimenti politici del regno di Sicilia. La seconda 
cosa certa è che Ruggero II ha orientato sin dall’inizio le prospettive 
ideologiche del suo regno verso l’orizzonte imperiale mediterraneo, 
lasciando con massima creatività aperta e libera la via verso un regno 
imperiale. 



101

KORDULA WOLF

Il «sultano battezzato» - Ruggero II 
come restauratore e armonizzatore: alcune osservazioni 

sulla visione orientalistica di Michele Amari

Molto inchiostro è stato versato sulla personalità, sull’esercizio e 
sulla rappresentazione del potere del primo re siculo-normanno Rug-
gero II (1095-1154), figlio del gran conte Ruggero I (ca. 1031-1101) 
e nonno dell’imperatore Federico II (1194-1250)1. Mentre in tempi 
più recenti, accanto alle questioni politiche, sono piuttosto gli aspetti 
pluriculturali e artistici, il multilinguismo e la dimensione mediter-
ranea che attraggono particolare attenzione, nel Risorgimento si era 
formata l’immagine del precursore dell’Italia moderna che ha influen-
zato a lungo la storiografia2. A quel periodo di profondo mutamento 

1 In considerazione della grande quantità di bibliografia su Ruggero II mi limito ad 
una ristretta selezione rimandando soltanto ai vari studi di E. Cuozzo, C. D. Fon-
seca, J. Johns, N. Kamp, G. A. Loud e L.-R. Ménager nonché a monografie quali 
E. Caspar, Roger  II. (1101-1154) und die Gründung der normannisch-sicilischen 
Monarchie, Innsbruck 1904; F. Chalandon, Histoire de la domination normande 
en Italie et en Sicile, 2 voll., Paris 1907, passim; E. Curtis, Roger of Sicily and the 
Normans in Lower Italy 1016-1154, New York - London 1912; H. Houben, Ro-
ger II. von Sizilien. Herrscher zwischen Orient und Okzident, 2a ed. ampl., Darm-
stadt 2010 (ed. or., 1997); F. P. Tocco, Ruggero II. Il Drago d’Occidente, Palermo 
2011; P. Aubé, Roger II de Sicile. Un Normand en Méditerranée, Paris 2016 (ed. or., 
2001); D. M. Hayes, Roger II of Sicily. Family, Faith, and Empire in the Medieval 
Mediterranean World, Turnhout 2020; G. M. Cantarella, Ruggero II. Il conquista-
tore normanno che fondò il Regno di Sicilia, Roma 2020. Per ulteriore bibliografia 
cfr. inoltre le note 38 e 73 nonché i contributi in questo volume.
2 Cfr. V. D’Alessandro, Metodo comparativo e relativismo storiografico. Il regno nor-
manno di Sicilia, in Cavalieri alla conquista del Sud. Studi sull’Italia normanna 



102

Kordula Wolf

risale anche l’epiteto «sultano battezzato» scelto qui come punto di 
partenza, perché in esso si condensa una connotazione oggi percepita 
prevalentemente in termini di acculturazione, sincretismo o transcul-
turalità, anche se in origine era utilizzato in altre accezioni.

Innanzitutto bisogna precisare che la denominazione «sultano 
battezzato» non è peculiare per Ruggero II. Più conosciuto con que-
sto ‘soprannome’ è suo nipote Federico - basti solo leggere la voce 
su Wikipedia in lingua italiana o l’articolo di Raffaello Morghen 
nell’Enciclopedia italiana Treccani o il volume divulgativo su Federi-
co II e l’Italia normanno-sveva di Marina Montesano, pubblicato in 
una collana del Corriere della Sera nel 20153. Ma come nasce questa 
espressione la cui forza evocativa si rispecchia anche nel sottotitolo di 

in memoria di Léon-Robert Ménager, cur. E. Cuozzo, J.-M. Martin, Roma - Bari 
1998, pp. 422-446; Id., Storiografia e politica in Sicilia fra Otto e Novecento, «Atti 
dell’Accademia di Scienze Lettere e Arti di Palermo già del Buon Gusto. Atti ac-
cademici», s. VI, 1 (2009-2010), pp. 381-395, sottolineando, tra l’altro, come 
negli anni Venti e Trenta fu esaltata «la forza espansionistica di Ruggero  II in 
Africa settentrionale e nel Levante» (ibid., p.  393); Tocco, Ruggero II cit., pp. 
8-12; Id., «Apulus et Calaber, Siculus mihi servit et afer». L’aspirazione di Ruggero 
II a un impero mediterraneo, in Ut sementem feceris, ita metes. Studi in onore di 
Biagio Saitta, cur. P. Dalena, C. Urso, Acireale - Roma 2016, pp. 107-123: 107-
109. Ancora durante il convegno tenuto in occasione dell’800° anniversario della 
morte del re - e questo non è per niente l’ultimo e unico esempio - si ribadisce che 
«Ruggero II e la Sicilia diedero all’Europa questo Stato moderno; e fu questo un 
contributo di suprema importanza, con quei principi di tolleranza e di eguaglian-
za che permisero la cospirazione di tutte le energie locali verso un bene comune 
e sostenuto da un fondamento culturale che ne rappresenta il valore universa-
le»; VIII Centenario della morte di Ruggero II. Atti del Convegno Internazionale di 
Studi Ruggeriani (21-25 aprile 1954), cur. Comitato Esecutivo, I, Palermo 1955, 
Appendice n. 2: Commemorazione di Ruggero II tenuta dal prof. Antonino De 
Stefano all’inaugurazione del Congresso nella sala delle Lapidi del Municipio di 
Palermo (dal resoconto stenografico), pp. 10-21: 16. 
3 Cfr. l’articolo di Wikipedia in lingua italiana, reperibile online su https://it.wiki-
pedia.org/wiki/Federico_II_di_Svevia; R.  Morghen, Federico  II imperatore, in 
Enciclopedia Treccani, 1932, reperibile online su https://www.treccani.it/enciclo-
pedia/federico-ii-imperatore_%28Enciclopedia-Italiana%29/; M.  Montesano, 
Federico II e l’Italia normanno-sveva, Milano 2015, cap. «Federico e l’Islam».



103

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

una recente monografia4? Storici autorevoli come Raffaello Morghen 
hanno sostenuto, senza tuttavia fornire alcuna fonte, che il termine 
fosse stato coniato, in senso negativo, dai contemporanei filopapali 
dell’imperatore Hohenstaufen5. Secondo questa affermazione sareb-
be quindi stata la storiografia moderna a dare all’espressione «sulta-
no battezzato» una connotazione più positiva. Altri ancora la usano 
senza chiedersi delle origini, dandola semplicemente per scontata6. 
Sebbene possa sembrare che Federico II «non a caso fu sopranomi-
nato [così], con le sue raffinatezze, le sue conoscenze, le sue contrad-
dizioni, le sue riforme» e che si tratti di un’«espressione personificata 
e viva di questa acculturazione»7 - tutto fa pensare a Michele Amari 
(1806-1889) quale artefice del termine8.

4 J. C. Birk, Norman Kings of Siciliy and the Rise of the Anti-Islamic Critique. Bap-
tized Sultans, Cham 2016.
5 R.  Morghen, Medioevo cristiano, Bari 1951, pp.  195 («detto dai suoi nemici 
“sultano battezzato”»), 204 («l’accusa guelfa di “sultano battezzato”»). Morghen 
diventa poi un punto di riferimento per future citazioni, cfr., tra gli altri, A. De 
Stefano, L’idea imperiale di Federico II, Parma 1978 (ed. or., Bologna 1952), p. 19; 
S. Tramontana, Mezzogiorno normanno e svevo, Messina 1972, p. 213; S. Bordini, 
Gli occhi dell’altro. Europa e Islam: le radici medievali di una questione contempora-
nea, Bologna 2010, p. 161 con nota 62 (a p. 117).
6 Anche in questo caso si potrebbero citare numerosi studi. A titolo esemplificativo 
si rimanda a W. Granara, Narrating Muslim Sicily. War and Peace in the Medieval 
Mediterranean World, London [et al.] 2019, p. 182; G. Castagnari, L’arte della car-
ta nel secolo di Federico II, in Federico II e le Marche. Atti del convegno di studi con 
il patrocinio del Comune di Jesi - Assessorato alla Cultura promosso dalla Biblioteca 
Planettiani con coordinamento scientifico della Deputazione di Storia Patria per le 
Marche, Jesi, Palazzo della Signoria, 2-4 dicembre 1994, cur. C. D. Fonseca, Roma 
2000, pp. 315-323: 319.
7 Castagnari, L’arte della carta cit., p. 319.
8 Cfr., per esempio, F. X. Kraus, Dante: sein Leben und sein Werk; sein Verhältniss 
zur Kunst und zur Politik, Berlin 1897, p. 241; U. Rizzitano, Federico II «al-Imbi-
ratur», in: Id., Storia e cultura nella Sicilia saracena, Palermo 1975, pp. 319-334: 
319 (or. in «Bollettino. Centro di studi filologici e linguistici siciliani», 10 [1969], 
pp. 5-17); H. Houben, Möglichkeiten und Grenzen religiöser Toleranz im norman-
nisch-staufischen Königreich Sizilien, «Deutsches Archiv für Erforschung des Mit-
telalters», 50 (1994), pp. 159-198: 177; M. Moosa, The Crusades. Conflict Between 
Christendom and Islam, Piscataway (NJ) 2008, p. 206 in nota 4; Tocco, Ruggero 



104

Kordula Wolf

Anche in merito al fondatore della monarchia siculo-normanna 
si legge che «[l]’harem, gli animali esotici, i saraceni e un certo lus-
so orientale erano sempre esistiti alla corte normanna, tanto da far 
soprannominare suo nonno, Ruggero II, sultano battezzato.»9 Ma 
la questione delle fonti è simile al caso di Federico in quanto man-
ca ogni diretto riferimento a testi dell’epoca. Tuttavia esistono voci 
medievali che testimoniano una particolare apertura del re verso pra-
tiche e saperi provenienti dal mondo islamico. Il geografo al-Idrīsī 
(ca. 1099/1100 - ca. 1175/76), nella sua opera conosciuta come il 
Libro di Ruggero (Kitāb Ruǧār ossia Nuzhat al-muštāq fī ih

˘
tirāq al-

āfāq), descrive il quadro di un sovrano vittorioso e avido di sapere 
e caratterizza Ruggero II come «esaltato da Dio, potente per divina 
grazia, re di Sicilia, Italia, Longobardia e Calabria, sostegno del pon-
tefice [or. imām] di Roma e difensor della religione cristiana.»10 Più 
di un secolo dopo, Ibn al-At-īr (1160-1233) va oltre, affermando che 
il normanno «seguì le usanze dei re musulmani», «si allontanò dalle 
costumanze dei Franchi», «tenne in onore i Musulmani; usò con loro 
familiarmente e li difese dai Franchi; ond’essi gli portarono amore»11 - 
un passo a cui successivamente si riferiscono Abū al-Fidā (1273-1331) 

II cit., p. 12; Id., Apulus et Calaber cit., p. 109; A. H. Norway, Naples Past and 
Present, Frankfurt a. M. 2018 (ed. or., New York 1901), p. 253 (con riferimento 
alla p. 88).
9 L. Imperio, Federico II tra mito e storia, «Quaderni del Circolo Vittoriese di Ri-
cerche Storiche», 1, 1995, pp. 3-20: 19.
10 La citazione in Biblioteca arabo-sicula. Versione italiana [d’ora in poi: BAS], 
ed. M. Amari, 2 voll., Torino  - Roma 1880-1881, I, p. 33. Su al-Idrīsī cfr. J.-
C. Ducène, al-Idrīsī, Abū Abdallāh, in Encyclopaedia of Islam - Three, cur. K. Fleet, 
G. Krämer, D. Matringe, J. Nawas, E. Rowson, s.l. 2018, reperibile online su 
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_32372; J. Bustamante Costa, 
al-Idrīsī, in Diccionario Biográfico Español, 27: De «Ibn Rusayd» a «Jiménez de Gre-
gorio», Madrid 2011, pp.  118-124; A.  Nef, Al-Idrīsī. Un complément d’enquête 
biographique, in Géographes et voyageurs au Moyen Âge, cur. H. Bresc, E. Tixier 
du Mesnil, Paris 2010, pp. 53-66 (per la datazione della sua morte ibid., p. 65); 
Idrīsī, La première géographie de l’Occident. Présentation, notes, index, chronologie et 
bibliographie, cur. H. Bresc, A. Nef, Paris 1999.
11 BAS, I, pp. 449-450.



105

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

e lo storiografo secentesco Ibn Abī Dīnār12. Anche nel Kitāb al-mu-
qaffā di al-Maqrīzī (1364-1441) si leggono dettagli simili13. È inoltre 
tramandato dalle fonti che forze musulmane prestassero servizi mili-
tari ai normanni cosicché uno storiografo come Falcone di Beneven-
to poteva scrivere del rex e dei «suoi» Saraceni14. Ma al di là del fatto 
che Ruggero riuscì a costituire il suo regno «attraverso il sostegno 
operativo delle diverse componenti etniche e attraverso l’impianto 
di un sistema che risulta in fondo la sintesi strumentale di esperienze 
anglo-normanne, islamiche, bizantine»15, è proprio la sua persona-
lità ‘multiculturale’ che è sfuggente perché difficile da cogliere nelle 

12 Cfr. BAS, II, pp. 99 e 287-288.
13 In questo contesto, lo storico proveniente dall’Egitto mette in evidenza l’in-
fluenza di Giorgio di Antiochia; sul passo in questione cfr. A.  De Simone, Il 
Mezzogiorno normanno-svevo visto dall’Islam africano, in Il Mezzogiorno norman-
no-svevo visto dall’Europa e dal mondo mediterraneo, Atti delle tredicesime giornate 
normanno-sveve (Bari, 21-24 ottobre 1997), cur. G. Musca, Bari 1999, pp. 261-
293: 276-279 (traduzione italiana); J. Johns, Arabic Administration in Norman Si-
cily. The Royal Dīwān, Cambridge 2002, pp. 80-82 (traduzione inglese); Houben, 
Roger II. cit., pp. 195-198.
14 Falcone di Benevento, Chronicon Beneventanum. Città e feudi nell’Italia dei Nor-
manni, ed. E. D’Angelo, Firenze 1998, 1132.10.3, p. 134. Il cronista non parla 
di Ruggero come re dei Saraceni, ma dei Saraceni del re, cioè al servizio del re; il 
passo è invece frainteso da S. Tramontana, Nascita di un regno. Discorso di aper-
tura, in Nascita di un regno. Poteri signorili, istituzioni feudali e strutture sociali 
nel Mezzogiorno normanno (1130-1194), Atti delle diciassettesime giornate nor-
manno-sveve (Bari, 10-13 ottobre 2006), cur. R. Licinio, F. Violante, Bari 2008, 
pp. 15-50: 31 («È quel che rinfaccia Falcone di Benevento […] a Ruggero II, chia-
mandolo con disprezzo rex saracenorum perché si serviva di truppe musulmane per 
il recupero del Mezzogiorno peninsulare»). Sulla prestazione di servizi militari da 
parte di musulmani per Ruggero II si rinvia inoltre a V. von Falkenhausen, I grup-
pi etnici nel regno di Ruggero II e la loro partecipazione al potere, in Società, potere e 
popolo nell’età di Ruggero II, Atti delle terze Giornate normanno-sveve (Bari, 23-25 
maggio 1977), Bari 1979, pp. 133-156: 153-154; Houben, Roger II. cit., p. 49. 
Sulla datazione del Chronicon nel periodo dopo la pace di Mignano (1139) cfr. 
M. Krumm, Herrschaftsumbruch und Historiographie. Zeitgeschichtsschreibung als 
Krisenbewältigung bei Alexander von Telese und Falco von Benevent, Berlin - Boston 
2021, cap. II.2.2, in particolare pp. 217, 235-240.
15 Tramontana, Nascita cit., p. 31.



106

Kordula Wolf

testimonianze medievali16. La storiografia quindi continua fino ad 
oggi ad usare l’espressione «sultano battezzato», seguendo con un 
certo fascino, a volte consapevolmente e a volte inconsciamente, il 
retaggio dell’orientalista siciliano Amari17. La visione ottocentesca di 
Ruggero II presenta anche altri tratti caratteristici che furono ripresi 
ed elaborati in modo influente nella Storia dei Musulmani di Sicilia 
di Amari. Rintracciarli è l’intenzione della prima parte di questo 
contributo, mentre nella seconda si analizza la visione orientalistica 
dell’autore collocandola nel contesto del tempo.

Ruggero II nella Storia dei Musulmani di Sicilia

L’attenzione che Ruggero II ha suscitato in molte generazioni di 
ricercatori non deriva solamente dal fatto che fu il primo normanno a 
ricevere la corona reale nel sud d’Italia, ma si spiega anche perché egli 
era cresciuto in e confrontato con un ambiente pregno di diverse tra-
dizioni culturali e influenze religiose. Per quanto riguarda l’adozione 
di elementi della cultura islamica e la situazione dei musulmani nel 
nuovo regno, era ed è tutt’ora di grande importanza l’ampia Storia dei 
Musulmani di Sicilia, scritta tra il 1854 e il 1872 da Michele Amari 
e pubblicata in una seconda edizione negli anni Trenta a cura del 
noto arabista Carlo Alfonso Nallino18. Ancora negli anni Cinquanta e 

16 Per una messa a punto di questa problematica cfr. Tocco, Apulus et Calaber cit.
17 Così, per esempio, A. Al-Azmeh, The Mediterranean and Islam, in Construire la 
Méditerranée, penser les transferts culturels. Approches historiographiques et perspecti-
ves de recherche, cur. R. Abdellatif, Y. Benhima, D. König, E. Ruchaud, München 
2012, pp. 58-71: 67, citando M. R. Menocal, The Arabic Role in Medieval Literary 
History, Philadelphia 1987, pp.  49, 61. Ad Amari si riferiscono esplicitamente 
G. Modica Scala, Sicilia medievale dagli Arabi ai Normanni e agli Svevi, Modica 
1995, p. 267; Houben, Möglichkeiten und Grenzen religiöser Toleranz cit., p. 177; 
G. Tessitore, Ruggero II, Palermo 1995, pp. 109-110; U. Bongianino, Al-H. ad. ra 
ar-Ruǧǧāriyya. Arabismo e propaganda politica alla corte di Ruggero  II di Sicilia, 
«Arte medievale», s. IV, 2 (2012), pp. 95-120: 104, 109, 115 e 117 in nota 32; 
Tocco, Ruggero II cit., p. 12; Id., Apulus et Calaber cit., pp. 109, 123; Norway, 
Naples Past cit., p. 253.
18 M. Amari, Storia dei Musulmani di Sicilia. Seconda edizione modificata e accre-



107

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

Sessanta l’autorevole Francesco Gabrieli (1904-1996) confermava la 
fondamentale importanza di quest’opera in quanto tale19, il che apri-
va a molti studiosi della storia dei normanni e dell’Italia meridionale 
la strada per usarla come una sorta di sorgente di numerosi dettagli. 
È qui, nella sua Storia, che Michele Amari affianca per la prima volta 
l’identità multipla di Federico II a quella di Ruggero II:

Guerrieri che avessero seguito in Terraferma il primo conte, uomini 
di mare, giuristi, segretarii, mercatanti, pedagoghi, camerieri; qual 
più qual meno caritatevoli, dissoluti e picchiapetto; bilingui e tri-
lingui, barcheggianti tra due o tre religioni, versati nella letteratu-
ra arabica e nella scienza greca, dilettanti dell’arte bizantina e delle 
forme che prese in Siria, in Egitto o in Spagna: tali mi sembrano 
que’ Musulmani e Greci di Sicilia che la novella corte attirava, senza 
volerlo, nel castel di sopra di Palermo, insieme co’ Levantini della 
tempra di Giorgio [i.e. di Antiochia] e coi prelati, i chierici e i nobili 
d’Italia e di Francia. Que’ costumi dissonanti s’armonizzarono pure 
un gran pezzo e produssero, nel corso del XII  secolo, due grandi 
Statisti: orfani entrambi, maturati precocemente tra le agitazioni 
della corte di Palermo, somiglianti anco l’uno all’altro per tempra e 
cultura dell’intelletto, legislatori, buon massai, vaghi d’ogni scienza 
e filosofi più che cristiani: Ruggiero primo re e Federigo secondo 
imperatore; i due sultani battezzati di Sicilia, a’ quali l’Italia dee non 
piccola parte dell’incivilimento suo20.

sciuta dall’autore, pubblicata con note, cur. C. A. Nallino, 3 voll., Catania 1933-
1939. Su Carlo Alfonso Nallino cfr. G. Mandalà, All’ombra di Amari. Gli studi 
orientali in Sicilia al tempo di Bartolomeo e Giuseppe Lagumina, in Bartolomeo e 
Giuseppe Lagumina e gli studi storici e orientali in Sicilia fra Otto e Novecento, cur. 
G. Mandalà, A. Bellettini, Napoli 2020, pp. 9-60: 24-30.
19 Cfr. F.  Gabrieli, Un secolo di studi arabo-siculi, «Studia islamica», 2 (1954), 
pp. 89-102: 89 e 91; Id., Amari, Michele Benedetto Gaetano, in Dizionario Biogra-
fico degli Italiani [d’ora in poi: DBI], 2, Roma 1960, pp. 650-651: 651, reperibile 
online su http://www.treccani.it/enciclopedia/michele-benedetto-gaetano-ama-
ri_(Dizionario-Biografico)/; Id., Arabi e Bizantini nel Mediterraneo centrale, «Bul-
lettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo e Archivio Muratoriano», 76 
(1964), pp. 31-46: 32.
20 Amari, Storia cit., III, 2, p. 372.



108

Kordula Wolf

Con queste parole piene di pathos l’autore trasmette un’immagine 
enfatica di Ruggero II. In modo quasi psicologizzante paragona il re 
normanno all’imperatore svevo, il nonno al nipote: entrambi segnati 
da un simile destino, due uomini che nel loro modo di vivere e re-
gnare tenevano conto anche di diversi elementi ed eredità culturali. 
Come Federico, Ruggero appare un reggente ideale e carismatico 
che era capace di unire forze contrarie dentro di sé e tramite il suo 
governo, anche dal punto di vista religioso - quasi come se fosse 
un precursore del processo di secolarizzazione che sette secoli più 
tardi accompagnerà il Risorgimento. Un sovrano profondamente 
influenzato dall’ambiente palermitano che doveva la sua fama sia al 
suo intelletto, al carattere e all’abilità da uomo di Stato, sia alla sua 
conoscenza delle scienze, dell’arte e della filosofia.

Nella monumentale Storia dei Musulmani di Sicilia, il passo appe-
na citato è lungi dall’essere l’unico dedicato a Ruggero. Guardando 
«virtù» e «vizii»21 ed essendo spesso portavoce dei cronisti medievali, 
Amari disegna il suo dipinto con forti pennellate e tratti positivi: 
Fin dall’inizio, il sovrano normanno sarebbe entrato nel palcosceni-
co delle fonti «potente per armi e ricchezze, conquistatore del ducato 
di Puglia e nemico audacissimo de’ papi»22, per dispiegare poi, nel 
corso degli anni del suo regno, tutte le sue qualità. Durante il suo 
«forte governo»23 egli «[c]ombattè […] per mare e per terra; conseguì 
vittorie e toccò sanguinose sconfitte; s’aiutò con le arti non meno 
che con la forza, e con la strategia più che con l’impeto; spaventò i 
ribelli con atti crudeli e con la feroce licenza delle sue genti»24. Rug-
gero non solo avrebbe posto «ogni studio a togliere altre isole e terre 
a’ Musulmani», pensando «pure ai Musulmani della costiera orien-
tale di Spagna.»25 Aveva nel mirino anche il papa e i suoi uomini, ed 
«è da ricordare che il riconoscimento del novello reame non tolse a 

21 Ivi, pp. 404, 448.
22 Ivi, pp. 351-352.
23 Ivi, III, 1, p. 221.
24 Ivi, III, 2, p. 403.
25 Ivi, p. 395.



109

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

Ruggiero l’ambizione, nè alla corte di Roma la voglia di molestar-
lo»26. Tali sarebbero quindi state le sue capacità che

gareggiava ormai per territorio e forze militari coi primarii monarchi 
d’Europa e vinceali tutti di ricchezza: ond’era giusto si ragguagliasse 
in dignità a loro, ed al papa nel poter temporale, e s’innalzasse di 
molto sopra i baroni. […] Forse egli non volle costituire quel che or 
diremmo Stato unitario, ma vi si accostò di molto, creando un reame 
di Sicilia e di province annesse, alle quali poi dette il nome d’Italia27.

In questa prospettiva, tradizionalmente incentrata sulla politica dei 
grandi uomini, Ruggero II appare un uomo in anticipo sui tempi, un 
eroe che dalla Sicilia era riuscito ad unire grandi territori anche nella 
penisola appenninica - come succederà di nuovo molto più tardi, in 
circostanze diverse, durante il periodo in cui scriveva Michele Amari. 
Il «gran principe»28 rappresenta per lui l’ideale di un monarca:

[p]arco allo spendere, fuorchè nelle cose della guerra, nelle scienze 
e ne’ monumenti, studiosissimo […] di accrescere le entrate del-
lo erario e sì diligente nell’amministrarle, che ne’ ritagli di tempo 
metteasi a frugare i conti. La sicurezza, la pace e la prosperità di che 
si godea ne’ suoi dominii, recarono stupore all’Europa in quell’età 
di violenze feudali: onde non esagera al-Idrīsī, là dov’ei dice, che 
Ruggiero fe’ piegare il collo ai tiranni e che, inalberando il vessillo 
della giustizia e dando al popolo quiete e buon governo, ei costrinse 
i regoli a ubbidirlo, a vestire la sua divisa, a consegnarli le chiavi di 
ciascun paese29.

All’immagine limpida del celebre personaggio normanno si mi-
schiano, però, anche colori scuri. Per esempio quando l’autore rac-
conta dell’accusa di apostasia e dell’uccisione di uno degli uomini 

26 Ivi, p. 438.
27 Ivi pp. 401-402.
28 Ivi, p. 448.
29 Ivi pp. 448-449 (a p. 449 in nota 5 con un’altra traduzione rispetto al passo di 
al-Idrīsī contenuto in BAS, I, p. 58).



110

Kordula Wolf

più fidati del re: dell’eunuco Filippo di Mahdia, presumibilmente 
successore di Giorgio di Antiochia30: «Ruggiero […] era tenuto cru-
delissimo anche allora, arse il principale, mozzò il capo agli altri e 
si rallegrò forse di avere assettata la corte, soddisfatto al popolo, a’ 
grandi, a’ potenti amici e guadagnato, chi sa? il paradiso.»31 Date 
le grandi doti e la sua generale apertura religiosa, per Amari Rug-
gero  II incarnava in un certo senso un reggente islamico adattato 
all’ambiente cristiano, oppure viceversa: un reggente cristiano adat-
tato all’ambiente musulmano. Per questo lo storiografo ottocentesco 
aveva difficoltà su come interpretare quel suo comportamento ‘ano-
malo’, «quella prima gesta del Tribunal della Santa Inquisizione»32, 
e, commentando «ecco quant’era cristiano il buon re»33, si chiedeva 
se la crudeltà di Ruggero verso il suo fedele fosse causata da una 
profonda agitazione del «suo spirito, nudrito di credenze sopran-
naturali, tra ortodosse, astrologiche e musulmane»34 o se egli fosse 
addirittura «diventato bacchettone per indebolimento di cervello, 
siccom’è avvenuto a tanti altri dotti e fortuni uomini»35. Fu allora 
l’invecchiamento del quasi sessantenne sovrano normanno, insieme 
al suo sfrenato sincretismo, la causa di questa reazione nei confronti 

30 Cfr. B. Catlos, Who was Philip of Mahdia and Why Did He Have to Die? Confes-
sional Identity and Political Power in the Twelfth-Century Mediterranean, «Mediter-
ranean Chronicle», 1 (2011), pp. 73-103; F. Delle Donne, Giorgio d’Antiochia, in 
DBI, 55, Roma 2001, reperibile online su https://www.treccani.it/enciclopedia/
giorgio-d-antiochia_(Dizionario-Biografico)/; B. Lavagnini, Giorgio di Antiochia e 
il titolo di ἄρχων τῶν ἀρχόντων, in Σύνδεσμος. Studi in onore di Rosario Anastasi, 
II, Catania 1994, pp. 215-220.
31 Amari, Storia cit., III, 2, p. 447. Sul caso cfr. anche T. Jäckh, Verbrechen und 
Strafen im normannisch-staufischen Königreich Sizilien. Der Fall des Philipp von 
al-Mahdiyya, «Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters», 76 (2020), 
pp.  23-60; Catlos, Who Was Philip cit., in particolare alle pp.  73-74, 92-102; 
V. Epifanio, Ruggero II e Filippo di al Mahdiah, «Archivio Storico Siciliano», n.s., 
30 (1905), pp. 471-501.
32 Amari, Storia cit., III, 2, p. 445.
33 Ibidem
34 Ivi, p. 446.
35 Ivi, p. 447; su questo passo anche Tocco, Ruggero II cit., pp. 156-157.



111

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

di Filippo di Mahdia? O fu semplicemente un tentativo di «dar uno 
esempio e riformare a suo modo la corte?»36 Mentre Amari ritenne 
plausibili entrambe le ipotesi, oggi si pensa che l’esecuzione di Filip-
po sia stata piuttosto dovuta a un atto di slealtà e l’accusa di apostasia 
contro di lui usata, semmai, come pretesto37. Inoltre, nessuno met-
terebbe più in dubbio che Ruggero II fosse un re cristiano con un 
forte legame con la chiesa latina (ma anche con le comunità di rito 
greco), per quanto lui possa essere stato aperto alle varie tradizioni 
culturali38.

36 Amari, Storia cit., III, 2, p. 447.
37 Catlos, Who Was Philip cit., p. 96. Mettendo in discussione l’accusa di apostasia 
e paragonando elementi della sfera giuridica, Jäckh, Verbrechen cit., ha di recente 
constatato che quello che sappiamo del caso risale a trasformazioni narrative del 
XIII secolo; simile anche Cantarella, Ruggero II cit., pp. 233-235 (con riferimento 
alle osservazioni fatte già da Epifanio e Garufi).
38 Si pensi ai diplomi, alle monete, alle raffigurazioni visive o alle fondazioni e do-
nazioni, attraverso le quali aspetti come la sacralità, la pietà o la cura per la memo-
ria e la salvezza dell’anima identificano Ruggero chiaramente come un sovrano cri-
stiano; Cantarella, Ruggero II cit., pp. 170-177; M. Vagnoni, Dei gratia rex Sicilie. 
Scene d’incoronazione divina nell’iconografia regia normanna, Napoli 2017; Id., Le 
rappresentazioni del potere. La sacralità regia dei Normanni in Sicilia: un mito?, Bari 
2012; Houben, Roger II. cit., in particolare alle pp. 59-62, 120-127, 130-135. Cfr. 
inoltre, in una prospettiva un po’ più idealizzante, M. Ferrante, Diritto, religione, 
cultura. Verso una laicità inclusiva, «Stato, Chiese e pluralismo confessionale. Ri-
vista telematica», 35 (2017), pp. 2-21: 5-6: «In definitiva, Ruggero II, cristiano 
convinto, si dimostrò tollerante e rispettoso per la religione dei sudditi non cri-
stiani (ebrei e, soprattutto, islamici). Egli assunse il ruolo di “mediatore religioso”, 
dando prova di una laicità inclusiva ante litteram […]»; R. Herval, Ecléctisme in-
tellectuel à la cour de Roger II de Sicile, in VIII Centenario della morte di Ruggero II 
cit., pp. 73-104: 84: «Tandis que Roger II favorisait à sa Cour le développement 
d’une culture latine et plus particulièrement normande qui ne pouvai s’adresser 
d’ailleurs qu’à une minorité, il se gardait bien de négliger la culture hellénique à 
laquelle tant se ses sujets demeuraient justement attachés.» Per altri invece, avvi-
cinandosi al pensiero amariano, «Ruggero non poteva essere troppo attaccato alla 
fede cristiana, come mai non lo furono i suoi genitori» e quindi usava la religione 
prevalentemente come «strumento di governo»; Epifanio, Ruggero II e Filippo cit., 
pp. 479, 485.



112

Kordula Wolf

La visione orientalistica di Michele Amari nel contesto del suo tempo

Al di là dell’idealizzazione di una particolare figura storica, per 
Amari, come per molti altri storici del suo tempo, il presente era 
il telos per raccontare il passato. Il passato era valutato alla luce di 
sviluppi successivi. In quest’ottica, uno dei grandi meriti di Ruggero 
sarebbe stato quello di aver creato uno Stato unitario, o almeno di 
essersi avvicinato ad esso. Sottolineando continuità, saltando fasi di 
rottura e percependo il proprio presente come moderno, progressista 
e civile, Amari enfatizza quindi che il «sultano battezzato» avrebbe 
avuto un’influenza decisiva sul processo di «incivilimento» dell’Italia.

Ovviamente, già prima della pubblicazione della Storia dei Musul-
mani di Sicilia esistevano altri intellettuali che sottolineavano quan-
to il regno fondato da Ruggero II e il potere da lui esercitato fossero 
stati ‘moderni’. Lo storico palermitano Rosario Gregorio (1753-
1809), per esempio, descriveva il re normanno come un monarca 
illuminato e assolutistico. Egli avrebbe eliminato l’anarchia feudale 
che caratterizzava il continente, sostituendola con una monarchia 
centralista in cui i funzionari, la nobiltà e le città erano soggetti alla 
Corona in una chiara struttura gerarchica. Sotto l’impressione della 
crisi del dominio borbonico nell’Italia meridionale, sarebbe stato il 
re Ferdinando III di Sicilia, al quale il «regio istoriografo» Gregorio 
sottopose, con la sua descrizione dello Stato fondato da Ruggero II, 
un programma politico39. Questo ‘mito’ dello Stato moderno fu 

39 R. Gregorio, Considerazioni sopra la storia di Sicilia dai tempi normanni sino ai 
presenti, 3 voll., Palermo 1972 (ed. or. in 7 voll., 1805-1826). Cfr. inoltre l’in-
troduzione di A. Saitta in ibid., I, pp. 7-28; G. Giarrizzo, Gregorio, Rosario, in 
DBI, 59, Roma 2002, reperibile online su https://www.treccani.it/enciclopedia/
rosario-gregorio_(Dizionario-Biografico)/; Id., Rosario Gregorio, in Enciclopedia 
italiana di scienze, lettere ed arti. Contributo italiano alla storia del Pensiero, VIII 
appendice: Storia e Politica, cur. G. Galasso, Catanzaro 2013, pp. 318-324, reperi-
bile online su https://www.treccani.it/enciclopedia/rosario-gregorio_%28Il-Con-
tributo-italiano-alla-storia-del-Pensiero:-Storia-e-Politica%29/; P. Colletta, Rosa-
rio Gregorio editore di fonti, in Bartolomeo e Giuseppe Lagumina cit., pp. 213-243; 
Krumm, Herrschaftsumbruch cit., pp. 21-22, nota 86.



113

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

prontamente ripreso durante il Risorgimento - un periodo in cui 
anche la questione meridionale fu molto discussa. Ora, storici del 
sud Italia come Vincenzo Mortillaro (1806-1888)40, Salvatore Cusa 
(1822-1893)41, Isidoro La Lumia (1823-1879)42, Giuseppe De Bla-
siis (1832-1914)43, Michele Amari appunto o il suo allievo Giovan 

40 Sulla sua biografia cfr. F. Fiorito, Mortillaro, Vincenzo, in DBI, 77, Roma 2012, 
reperibile online su https://www.treccani.it/enciclopedia/vincenzo-mortillaro_
(Dizionario-Biografico); K. Mallette, I nostri Saracini. Writing the History of the 
Arabs of Sicily, «California Italian Studies», 1/1 (2010), pp. 1-27 (reperibile on-
line su https://escholarship.org/uc/item/2hm1k07b): passim (a p. 7 sottolinea che 
«Mortillaro […] would become Amari’s mortal enemy during the years following 
1848»).
41 I diplomi greci ed arabi di Sicilia, pubblicati nel testo originale, tradotti ed illu-
strati, 2 voll., ed. S. Cusa, Palermo 1868-1882. L’opera è rimasta incompiuta ed 
è stato pubblicato soltanto il volume di testo (in due parti). Su Cusa non esiste 
nessuna voce nel DBI; cfr. invece A. De Simone, Salvatore Cusa arabista siciliano 
del XIX secolo, in La conoscenza dell’Asia e dell’Africa in Italia nei secoli XVIII e XIX, 
cur. U. Marazzi, Napoli 1984, I, pp. 593-617; Mandalà, All’ombra di Amari cit., 
pp. 13-17, 21, e il breve contributo di G. Levi Della Vida, Cusa, Salvatore, in 
Treccani. Enciclopedia italiana, 1931, reperibile online su https://www.treccani.it/
enciclopedia/salvatore-cusa_(Enciclopedia-Italiana)/. Sulla visione storica di Cusa 
e la «strana relazione simbiotica» tra lui e Amari cfr. anche Mallette, I nostri Sara-
cini cit., pp. 16-19.
42 Cfr. I. La Lumia, Storie siciliane, 4 voll., Palermo 1881-1883; V. D’Alessandro, 
Storiografia e politica cit., pp. 383-385. Su La Lumia anche G. Fallico, La Lumia, 
Isidoro, in: DBI, 63, Roma 2004, reperibile online su https://www.treccani.it/en-
ciclopedia/isidoro-la-lumia_%28Dizionario-Biografico%29/; C. Castiglione, Isi-
doro La Lumia e Giuseppe D’Alesi o la Rivoluzione di Palermo del 1647, «Archivio 
Storico Siciliano», s.  IV, 29 (2003), pp. 133-184; F. Giunta, Isidoro La Lumia, 
«Archivio Storico per la Sicilia Orientale», 65 (1969), pp. 31-50; S. Vittorio, Isi-
doro La Lumia. La sua vita e i suoi scritti, Palermo 1882.
43 G. De Blasiis, La insurrezione pugliese e la conquista normanna nel secolo XI, 
Napoli 1864-1873, 3 voll., I, p. 11; III, p. 434. Cfr. anche V. D’Alessandro, La 
medievistica italiana fra Otto e Novecento, in La cultura storica italiana tra Otto e 
Novecento, I, cur. G. Di Costanzo, Napoli 1990, pp. 75-114: 76-77; A. Vene-
zia, Protagonisti fra erudizione e impegno civile. Giuseppe De Blasiis (1832-1914), 
«Archivio Storico per le Province Napoletane», s. V, 130 (2012), pp. 127-136; 
M. Schipa, Intorno alla prima pubblicazione storica di Giuseppe De Blasiis, «Archi-
vio Storico per le Province Napoletane», 40 (1915), pp. 38-42; F. M. Biscione, 



114

Kordula Wolf

Battista Siragusa (1848-1934)44 sottolinearono l’importanza di Rug-
gero II per l’unificazione d’Italia e, più in generale, il ruolo pionieri-
stico del Mezzogiorno.

Per contestualizzare la visione storica di Amari nella Storia dei 
Musulmani di Sicilia bisogna tener presente quindi che la questione 
dello Stato unitario era un tema molto caldo durante gli anni della 
stesura dell’opera. Amari era un siciliano a pieno cuore e partecipava 
attivamente ai cambiamenti politici - prima come fervido sosteni-
tore dell’indipendenza della Sicilia, poi però, dopo la sua esperienza 
nel governo rivoluzionario siciliano del 1848/49, come un sempre 
più convinto fautore dell’unificazione nazionale45. Sia quel deside-

De Blasiis, Giuseppe, in DBI, 33, Roma 1987, reperibile online su https://www.
treccani.it/enciclopedia/giuseppe-de-blasiis_(Dizionario-Biografico)/.
44 Cfr. G. B. Siragusa, Il regno di Guglielmo I in Sicilia, illustrato con nuovi docu-
menti, 2 voll., Palermo 1885-1886, I, pp. 5-6 (2a ed. riv. ed ampl., Palermo 1929); 
D’Alessandro, Storiografia e politica cit., p. 385. Su Siragusa si veda inoltre E. Di 
Carlo, Lettere inedite di M. Amari al prof. G. B. Siragusa, «Archivio Storico per la 
Sicilia Orientale», 27 (1931), pp. 285-295.
45 Per la biografia di Michele Amari e le sue opere cfr. E. Scaramuzza, Uno storico 
nel governo siciliano del 1860: Michele Amari segretario di Stato di Garibaldi, in Il 
governo dei migliori. Intellettuali e tecnici al servizio dello Stato, cur. M. De Prospo, 
S. Mura, Verona 2020, pp. 143-166; G. Astuto, Michele Amari. La cultura e la po-
litica, in La classe dirigente siciliana e lo stato unitario. I progetti politico-istituzionali 
di alcuni protagonisti, cur. E. G. Faraci, Palermo 2017, pp. 17-55; A. Crisantino, 
Introduzione agli «Studii su la storia di Sicilia dalla metà del XVIII secolo al 1820» 
di Michele Amari, Palermo 2010, reperibile online su www.storiamediterranea.
it/wp-content/uploads/mediterranea/p2464/b1577.pdf; M. Amari, Studii su la 
storia di Sicilia dalla metà del XVIII secolo al 1820, cur. A. Crisantino, 2  voll., 
Palermo 2010, reperibile online su www.storiamediterranea.it/wp-content/uplo-
ads/mediterranea/p2465/b1620.pdf; A. D’Ancona, Elogio di Michele Amari, in 
Carteggio di Michele Amari raccolto e postillato, cur. Id., 3 voll., Torino 1896-1907, 
II, pp. 316-397; Michele Amari storico e politico. Atti del Seminario di Studi, Paler-
mo 27-30 novembre 1989, cur. A. Borruso = Archivio Storico Siciliano, s. IV, 16 
(1990); A. Borruso - R. D’Angelo - R. Scaglione Guccione, Studi amariani, Paler-
mo 1991; R. M. Dainotto, Europe (in Theory), Durham - London 2007, pp. 181-
217; I. Peri, Michele Amari, Napoli 1976; R. Romeo, Amari, Michele Benedetto 
Gaetano, in: DBI, 2, Roma 1960, pp. 637-654, reperibile online su https://www.
treccani.it/enciclopedia/michele-benedetto-gaetano-amari_(Dizionario-Biografi-



115

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

rio di creare una nazione italiana che le aspirazioni indipendentiste 
siciliane dell’epoca confluiscono nella Storia e diventano il punto 
d’approdo teleologico della narrazione46.

L’evidente tentativo di partecipare alla formazione di una nuova 
identità nazionale con il ricorso al medioevo si ritrova ovviamente 
non solo in Amari, ma anche in altri intellettuali durante il periodo 
della nascita degli Stati-nazione in Europa47. La visione di Amari, 
però, è particolare in quanto il riferimento ai musulmani non pone 
in prima linea una funzione di delimitazione. Al contrario, i seguaci 
dell’Islam svolgono un ruolo fondamentale e positivo nella propria 
storia e appaiono come antesignani degli sviluppi futuri. Ma i veri 
eroi della storia sono per Amari i normanni perché sarebbero stati 
loro a completare ciò che era stato iniziato nell’emirato in Sicilia. 
Solo loro avrebbero eccelso come fondatori di uno Stato. Tenendo 
presente che l’autore distingue volutamente le categorie di «sicilia-
no» e «italiano» per sottolineare sia le peculiarità dell’isola sia l’im-
portante contributo dato dai siciliani alla storia e all’identità nazio-
nale48, il ruolo attribuito a Ruggero II diventa ancora più chiaro: Il 
fondatore della monarchia siculo-normanna fu un siciliano, la sua 

co)/; G. Siragusa, Michele Amari, in Centenario della nascita di Michele Amari. 
Scritti di filologia e storia araba, di geografia, storia, diritto della Sicilia medievale, 
studi bizantini e giudaici relativi all’Italia meridionale nel Medio Evo, documenti 
sulle relazioni fra gli stati italiani ed il Levante, 2 voll., Palermo 1910, I, pp. IX-
XLIV; G. Salvo Cozzo, Le opere a stampa di Michele Amari, ivi, I, pp. XLV-CVIII.
46 Cfr., con ulteriore bibliografia, K. Wolf, Orientalismo meridionale, patriottismo 
e musulmani nell’Italia medievale. Riflessioni sulla visione storica di Michele Amari 
e sulla sua influenza storiografica, «Quellen und Forschungen aus italienischen Ar-
chiven und Bibliotheken», 99 (2020), pp. 285-312.
47 Cfr. P. Geary, Il mito delle nazioni. Le origini medievali dell’Europa, con una 
prefazione di G. Sergi, Roma 2009 (ed. or., The Myth of Nations. The Medieval 
Origins of Europe, Princeton 2002); S. Armando, The Role and Perception of Islamic 
Art and History in the Construction of a Shared Identity in Sicily (ca. 1780-1900), 
«Memoirs of the American Academy in Rome», 62 (2017), pp. 5-40: 8 (con ulte-
riore bibliografia in nota 9) e 20.
48 K. Mallette, Orientalism and the Nineteenth-Century Nationalist. Michele Amari, 
Ernest Renan, and 1848, «The Romanic Review», 96/2 (2005), pp. 233-252: 246.



116

Kordula Wolf

residenza era a Palermo nel cuore del regno. Egli non solo riusciva a 
concludere l’opera di suo padre, ma anche e soprattutto basava il suo 
regno sull’eredità lasciata dai governatori musulmani, armonizzando 
elementi appartenenti a culture diverse.

Quando Amari parla di «ristorazione» da parte di Ruggero, si 
riferisce appunto a questa visione storica. Per lui non è di grande 
importanza l’aspetto del ripristino della sovranità regale come in-
vece lo fu per l’abbate Alessandro Telesino il quale scrisse nella sua 
Ystoria (intorno al 1135/36), con riferimento all’incoronazione di 
Ruggero II, che già in tempi passati la provincia di Sicilia, con il suo 
capoluogo Palermo, avrebbe avuto dei re come governatori, ma suc-
cessivamente questa tradizione si sarebbe interrotta per ragioni note 
solo a Dio49. Ad Amari interessa piuttosto la struttura e lo sviluppo 
del regno. In riferimento alla tripartizione della Sicilia in valli sot-
tolinea che essa sia un ordinamento le cui radici risalgono all’epoca 
musulmana, restaurato poi proprio da Ruggero II50. Per Amari quin-
di «[l]’ordinamento de’ catasti risultante dalle carte del XII  secolo 
fu sicuramente non imitato dal “Doomsday book” di Guglielmo il 
Conquistore», ma Ruggero, che lo avrebbe perfezionato, «l’ebbe in 
retaggio dal primo Conte, dal governo musulmano e fors’anco dal 
bizantino»51. Nella Storia dei Musulmani di Sicilia il passaggio che 

49 «Qui etiam addebant, quod regni ipsius principium et caput, Panhormus Si-
cilie metropolis fieri deceret; que olim sub priscis temporibus super hanc ipsam 
provinciam Reges nonnullos habuisse traditur, qui postea, pluribus evolutis an-
nis, occulto Dei disponente iudicio nunc usque sine regibus mansit.»; Alexandri 
Telesini abbatis Ystoria Rogerii regis Sicilie Calabrie atque Apulie. Testo cur. L. De 
Nava, Commento storico di D. Clementi, Roma 1991, II 1, p. 23. Su questo pas-
so cfr. anche Houben, Roger II. cit., p.  53. Su Alessandro Telesino e sulla di-
scussione riguardo allo scopo e al contesto dell’Ystoria cfr. da ultimo Krumm, 
Herrschaftsumbruch cit., in particolare cap. «Offene Kontroversen: Schreibanlässe 
und Darstellungsabsichten» dell’introduzione e cap. I; sulla datazione della Ystoria 
ibid., cap. I.1.1, in particolare p. 49.
50 Amari, Storia cit., III,1, p. 319 (con rimando a II, pp. 607-610): «Pertanto ri-
manderei ai tempi di re Ruggiero la tripartizione in valli, o piuttosto la ristorazione 
di tal ordinamento, che si potrebbe riferire, sì come ho già detto, ai Musulmani».
51 Ivi, p. 331.



117

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

riassume forse di più la quintessenza dell’immagine di restauratore 
e l’idea secondo la quale Ruggero con la sua particolare personalità 
avrebbe completato ciò che i musulmani avevano lasciato incompiu-
to, è il seguente:

Di certo Ruggiero non creò tutte le arti che fiorivano in Sicilia fin 
da’ tempi musulmani, ma le ristorò dopo le vicende della guerra, ed 
altre ne promosse per lo primo: v’ha di certo nei monumenti sicilia-
ni della prima metà del secolo l’impronta d’un intelletto superiore 
che raccolse, dispose e riformò. La mole, le graziose e nuove pro-
porzioni, la leggiadria e ricchezza degli ornamenti, rivelano unità 
di concetto, sentimento del bello, altezza d’animo e profusione di 
danaro, da confermare che il primo re normanno di Sicilia fu pos-
sente e grande in ogni cosa.52

La solida formazione di Michele Amari nel campo degli studi 
arabi risale soprattutto agli anni 1842-1859, cioè all’esilio di Parigi 
dove egli ha avuto l’occasione di approfondire notevolmente le sue 
conoscenze della lingua e della cultura araba nonché di entrare in 
contatto con insigni orientalisti53. Ma questa formazione in realtà 
non spiega l’enfasi sui musulmani nel suo pensiero storico, essa ne 
costituisce soltanto la base. Cruciali furono invece l’ambito intellet-
tuale e la tradizione degli studi orientali in Sicilia54, il patriottismo e 
il forte legame alla terra nativa. Mentre tra i suoi contemporanei era 
molto diffusa l’immagine di un Sud arretrato, povero, rurale e arcai-
co, Amari trovava nel periodo del dominio islamico dell’isola i pezzi 
di puzzle che avrebbero composto un quadro nuovo - un quadro 
in cui il Medioevo diventa l’origine di progresso e la strada verso il 
futuro, un quadro che conserva l’autonomia della Sicilia e allo stesso 
tempo evidenzia la sua appartenenza all’Italia. È notevole che per 
Amari, pur riprendendo i concetti centrali della rivoluzione francese 

52 Ivi, III, 2, pp. 472-473.
53 Sull’importanza del periodo che Amari passò a Parigi cfr. Mallette, Orientalism 
cit., pp. 234-237.
54 Cfr. Mandalà, All’ombra di Amari cit., pp. 9-23; Mallette, I nostri Saracini cit.



118

Kordula Wolf

quali libertà, uguaglianza e fraternità55, la Francia non ha un ruolo 
di primo piano per lo sviluppo della modernità56. Anticipatrice dei 
futuri progressi in Italia, in Europa e persino nel mondo intero è per 
lui invece la «società arabica»57. Il Sud, in particolare la Sicilia, diven-
ta persino la culla della «democrazia»58. In questa metanarrazione, il 
regno normanno funge infatti non solo da veicolo attraverso il quale 
i valori della civiltà islamica entrano nella cultura dell’Europa cristia-
na59, ma anche da modello di federalismo60. Perché grazie alla loro 
capacità d’integrazione e alle loro qualità, i normanni sarebbero stati 
sempre in grado di «rifar l’amistà e la fratellanza come se nulla fosse 
stato». «[P]ochi di numero» e adattati alle condizioni locali, il loro 

55 Romeo, Amari cit., p. 647, sottolinea la simultaneità tra la pubblicazione del 
primo volume della Storia e il colpo di Stato di Napoleone. ‘Libertà’, ‘popolo’ e 
‘nazione’ furono comunque concetti molto comuni in quell’epoca, anche in Sici-
lia; cfr. Crisantino, Introduzione cit., p. 267; Dainotto, Europe cit., pp. 192-194, 
208-211.
56 Cfr. ivi, pp. 10, 191, 193-194, 207-208 (con riferimento anche a La guerra del 
Vespro Siciliano).
57 Amari, Storia cit., I, p. 178: «[…] dava principio a un altro periodo nella storia 
dell’umanità». Per la dimensione europea e globale cfr. anche Dainotto, Europe 
cit., pp. 206, 210-211.
58 Amari, Storia cit., I, pp. 171 («democrazia sociale […] la quale forma ben ri-
spondeva ai principii fondamentali dell’islamismo: uguaglianza, e fratellanza»), 
178 («democrazia»), 257 («primitiva democrazia musulmana»). Riguardo a questo 
aspetto cfr. anche Dainotto, Europe cit., pp. 6, 195, 198, 203, 207-208, 210 (con 
riferimento anche a La guerra del Vespro Siciliano); Mallette, I nostri Saracini cit., 
p. 23; A. Nef, Michele Amari ou l’histoire inventée de la Sicile islamique. Réflexions 
sur la Storia dei Musulmani di Sicilia, in Maghreb - Italie. Des passeurs médiévaux 
à l’orientalisme moderne (XIIIe - milieu XIXe siècle), cur. B. Grévin, Roma 2010, 
pp. 285-306: 291, 303, 305; Armando, The Role cit., p. 19.
59 Amari, Storia cit., I, p. 107: «[…] la Sicilia tornata a potenza e splendore pri-
meggiò per tutto il duodecimo secolo tra le provincie italiane; s’ insignorì delle 
parti meridionali della Penisola; occupò temporaneamente qualche città dell’Afri-
ca propria e sparse in terraferma molti semi di quel mirabile incivilimento della 
comune patria nostra il quale entro pochi secoli dileguava in Europa le tenebre 
del medio evo». Cfr. anche Amari, Studii su la storia, cur. Crisantino cit., I, p. 23; 
Mallette, Orientalism cit., p. 245.
60 Ivi, p. 244.



119

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

dominio non sarebbe stato percepito come un «reggimento stranie-
ro» così che a quell’epoca «l’Italia meridionale godea sotto di loro la 
independenza e un governo men molesto e tale da non meritar odio 
e molto meno disprezzo.»61 Ma dal punto di vista di Amari, solo 
quelli che come lui avevano vissuto le imprese di Garibaldi in Sicilia, 
la Spedizione dei Mille del 1860, potevano veramente comprendere 
l’eroismo e il valore dei normanni62.

Lo storico siciliano era figlio del suo tempo anche per altri motivi. 
È vero che nella narrazione amariana i musulmani sono tratteggiati 
come portatori di civiltà. Ma la prospettiva che a prima vista sembra 
pluriconfessionale e plurietnica63 risulta ambigua e eurocentrica. A 
ben guardare i musulmani rimangono in molti casi gli ‘altri’ e ne-
gativamente stereotipati. Questo vale in prima linea per il racconto 
degli accadimenti sulla terraferma italiana64. Ma ci sono anche passi 
significativi che riguardano la Sicilia: quando l’autore critica l’impe-
ratore bizantino per non essere stato in grado di «salvare l’isola dai 
Musulmani»65, o quando esalta le qualità dei normanni dicendo che 
«[i]l [loro] valore, la disciplina, l’unità e ferma volontà, la viva fede, 
trionfarono dopo lunghissima tenzone sopra la multitudine regu-
naticcia d’Arabi prodi ma ladroni, schiavi affricani, nobili siciliani 
sospettosi, plebe feroce nei tumulti e inetta nel campo.»66 Secondo 
Amari, la cultura islamica entra a far parte della storia italiana ed 
europea dopo l’appropriazione da parte dai normanni; erano loro a 
«tradurre la cultura araba e islamica in una forma che poteva essere 

61 Amari, Storia cit., III,1, p. 56; simile anche ivi, p. 76.
62 Ivi, p. 99: «[…] comparirà tuttavia prodigioso il valore normanno, e credibil 
solo alla generazione che ha vista l’impresa di Garibaldi in Sicilia».
63 Così Dainotto, Europe cit., p.  210, in riferimento ad Amari, Storia cit., I, 
pp. 322-324; II, p. 458; III, 2, pp. 541-543; cfr. inoltre ivi, I, p. 263.
64 Cfr. Wolf, Orientalismo cit., pp. 297-304.
65 Amari, Storia cit., I, pp. 430-430: «Così fatto imperatore, così fatto capitano, e 
i soldati fiacchi, il popolo rimbambito, gli ottimati di Sicilia sì saputi a calunniare, 
sì mal disposti a combattere, non erano al certo gli uomini che poteano salvare 
l’isola dai Musulmani».
66 Ivi, I,1, p. 102.



120

Kordula Wolf

utilizzata in un contesto cristiano e latino, nonostante la radicale e 
inassimilabile differenza tra le due culture.»67 Il mondo musulmano 
e l’Islam lo interessavano in prima linea per evidenziare le peculiarità 
della Sicilia68, per contestualizzare gli avvenimenti storici dell’isola o 
per trovare analogie quando le fonti tacciono. L’orientalista Amari 
non aveva mai messo piede in ‘Oriente’, nei paesi islamici; il suo 
‘Oriente’ era la Sicilia medievale69. Con Roberto M. Dainotto pos-
siamo dunque considerare la Storia dei Musulmani di Sicilia «un caso 
particolare di orientalismo meridionale» nella forma di un «orienta-
lismo siciliano.»70 Ma vista l’ambigua immagine dei musulmani e il 
ruolo attribuito ai normanni, in particolare a Ruggero II, non mi 
spingerei nel parlare proprio di «contro-orientalismo.»71

67 Mallette, Orientalism cit., p. 243: «Amari telescopes Sicilian history, casting the 
Normans as its alpha and omega: the heirs of the Arabs, and the progenitors of the 
Italians. And he identifies Sicily - and in particular, Sicilian translations of Arab 
cultural institutions - as the cradle of Italian culture. The Norman rulers of Sicily 
translated Arabic and Islamic culture into a form that could be used in a Christian 
and Latinate context, despite the radical, inassimilable difference between the two 
cultures.»; simile anche ibid., pp. 244, 249.
68 Cfr. ibid., pp. 245-246.
69 Ibid., p. 245: «the Orient was not elsewhere; it was Sicily-as-Orient»; cfr. anche 
Dainotto, Europe cit., p. 210.
70 Cfr., anche sul orientalismo meridionale più in generale, Dainotto, Europe cit., 
pp. 6, 172-183 (le citazioni alle pp. 6 e 175). Per l’orientalismo siciliano si ri-
manda inoltre a Mallette, I nostri Saracini cit.; G. Mandalà, Alle origini dell’O-
rientalismo siciliano. I manoscritti arabi della Biblioteca Lucchesiana di Agrigento, 
in I manoscritti arabi della Biblioteca Lucchesiana e il dialogo interreligioso. Atti del 
convegno (Agrigento, Biblioteca Lucchesiana, 10 novembre 2016), cur. A. Chillura, 
G. Mandalà, L. Camilleri, Agrigento 2018, pp. 36-64; Id., All’ombra di Amari cit. 
Per gli studi orientali in Italia si rinvia anche a F. Gabrieli, Orientalisti del Novecen-
to, Roma 1993; B. Soravia, Ascesa e declino dell’orientalismo scientifico in Italia, in Il 
mondo visto dall’Italia, cur. A. Giovagnoli, G. Del Zanna, Milano 2004, pp. 270-
286, online su https://www.sissco.it/download/pubblicazioni/soravia.pdf.
71 Cfr. K. Mallette, European Modernity and the Arab Mediterranean. Toward a 
New Philology and a Counter-Orientalism, Philadelphia 2010; Armando, The Role 
cit., p. 34; Mandalà, All’ombra di Amari cit., p. 9.



121

Il «sultano battezzato» - Ruggero II come restauratore e armonizzatore

Conclusione

La storiografia e gli studi orientali siciliani trovano in Michele 
Amari uno dei principali esponenti. Il passato islamico costituisce 
per lui un piano su cui proiettare una nuova visione del Sud ita-
liano come parte integrante della storia nazionale. Ruggero  II - il 
«sultano battezzato», l’armonizzatore e il restauratore - è parte di 
questa visione e diventa nella Storia dei Musulmani di Sicilia uno 
dei personaggi cruciali per lo sviluppo dell’isola e dell’Italia verso la 
modernità. Il primo re normanno figura come un precursore del Ri-
nascimento e un sovrano ideale, mentre i normanni appaiono più in 
generale come coloro che esportano le magnifiche realizzazioni della 
loro civiltà nella penisola italiana, contribuendo così allo sviluppo 
dell’Europa. In questo modo Amari probabilmente cercò anche di 
evitare l’accusa di scrivere una storia della Sicilia in cui la cultura 
del periodo normanno viene presentata come un’importazione dal 
nord, dalla terraferma. Tale critica aveva formulato il suo ‘acerrimo 
nemico’ Vincenzo Mortillaro in una polemica lettera aperta poco 
prima della pubblicazione dell’ultimo volume della Storia72, che di 
certo rispecchia discussioni accese già da tempo.

Alla luce delle ricerche dell’ultimo secolo e mezzo, le nostre co-
noscenze del complesso contesto storico in cui viveva e regnava Rug-
gero II si sono ampliate notevolmente. L’influenza della narrazione 
amariana è ancora grande anche se riguardo a vari aspetti la Storia 
è ormai superata e l’idea secondo la quale il re e il suo regno fosse-
ro in anticipo sui tempi costituendo un modello ‘moderno’ sfatata 
come ‘mito’73. Ciò non toglie che, prestando attenzione ai concetti e 

72 «Di ciò ragioneremo a suo tempo largamente, indi a che avrete compiuta la 
stampa dell’opera vostra, nella quale voi siciliano ammaestrar volete noi siciliani 
a ritenere (ciò che ritenete voi solo) che nientemeno la civiltà ce l’importarono ai 
tempi dei Normanni gl’italiani dell’Italia di sopra, piemontesi, genovesi, lombar-
di»; Lettera del Marchese Vincenzo Mortillaro 4-5 (in riferimento al capitolo 3 
della prima parte del terzo volume della Storia pubblicato nel 1868), citato secon-
do Mallette, I nostri Saracini cit., pp. 13-14.
73 Cfr., tra gli altri, C. D. Fonseca, Ruggero II e la storiografia del potere, in Società, 



122

Kordula Wolf

giudizi che guidavano la penna di Michele Amari, quest’opera mo-
numentale resta preziosa per chi si occupa dell’influenza musulmana 
nella storia italiana e costituisce una pietra miliare della storiografia 
moderna.

potere e popolo cit., pp.  9-26; Id., La traiettoria normanno-sveva del Mezzogior-
no d’Italia nell’ultimo quarantennio (1972-2012). Le ragioni di un bilancio, in Il 
Mezzogiorno normanno-svevo fra storia e storiografia, Atti delle ventesime giornate 
normanno-sveve (Bari, 8-10 ottobre 2012), cur. P. Cordasco, M. A. Siciliani, Bari 
2014, pp. 17-28: in particolare a p. 21; Houben, Roger II. cit., p. 183; D’Alessan-
dro, Metodo comparativo cit. Per quanto riguarda il modello reale, gli approcci più 
recenti guardano piuttosto alle strategie applicate nella rappresentazione del sovra-
no, cercando di collocarle nei concreti contesti storici; cfr. per esempio Krumm, 
Herrschaftsumbruch cit.; Vagnoni, Dei gratia rex cit.; M. Ehrhardt, Freiheit im Bild. 
Zu den Herrscherbildern unter Roger II. von Sizilien und ihren Auftraggebern, Mün-
chen 2012.



123

FRANCESCO PANARELLI

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II
nei testi agiografici meridionali

La figura di Ruggero II non difetta certo di biografie e approfon-
dimenti su ogni aspetto della sua persona; ne è testimonianza anche 
questo volume che alla sua attività e alla sua fortuna è interamen-
te dedicato1. Per non cadere nella tentazione di ripetere quanto già 
noto, ho provato a percorrere una prospettiva di lettura piuttosto 
atipica per avvicinare la figura di Ruggero II. Il genere di fonte che 
utilizzerò presenta infatti una spiccata peculiarità tipologica: partirò 
da testi agiografici e non da cronache monastiche o testi narrativi e 
storiografici più o meno coevi2. 

Nei testi agiografici medievali la presenza del sovrano è in un 
certo senso accidentale e non essenziale per il discorso sulla santità, 
che rappresenta comunque la finalità precipua dell’agiografo. Il con-
fronto con un sovrano può dare adito a due tipologie fondamentali 

1 Ricordo solo le ultime tre biografie significative pubblicate in Italia sul sovrano: 
H. Houben, Ruggero II di Sicilia. Un sovrano tra Oriente e Occidente, Roma - Bari 
1999; F. P. Tocco, Ruggero II. Il “Drago d’Occidente”, Palermo 2011; G. M. Can-
tarella, Ruggero II. Il conquistatore normanno che fondò il Regno di Sicilia, Roma 
2020. 
2 Rinuncio a presentare una bibliografia relativa agli studi agiografici limitandomi 
a riprendere nel seguito qualche riferimento al rapporto tra santo e sovrani. In 
verità gli studi sono molto più abbondanti e strutturati nell’analisi di santi coin-
cidenti con re, oppure, sulla scia di Marc Bloch, nello studio degli elementi di 
santità nei monarchi: R. Folz, Les saints rois du Moyen Age en Occident, Bruxelles 
1984, Id., Les saintes reines du Moyen Age, Bruxelles 1992; G. Klanizaj, Holy rulers 
and blessed princesses. Dynastic cults in medieval central Europe, Cambridge 2000. 



124

Francesco Panarelli

di narrazione. La prima è decisamente negativa e si presenta quando 
il sovrano viene stigmatizzato come l’avversario del santo. Si tratta di 
una sorta di retaggio delle origini martiriali del genere agiografico, 
in cui, per riprendere la bella sintesi di Claudio Leonardi, «l’assimi-
lazione a Cristo comporta il sacrificio della vita, prima della gloria 
della carne. Ogni santo l’ha desiderato, anche se non l’ha cercato, 
ogni santo l’ha spiritualmente vissuto.»3 Oppure la presentazione 
può essere positiva, in quanto, in uno scenario di ormai compiuta 
cristianizzazione, lo stesso sovrano diventa, spesso dopo un episodio 
miracoloso, il principale paladino del santo e benefattore delle co-
munità religiose che al santo si richiamano. Malgrado questa ripe-
titività tipologica che ho volutamente e rudemente schematizzato, 
non è privo di interesse il tentativo di verificare come questi testi 
veicolassero tra i fruitori diretti ed indiretti dei testi agiografici la 
memoria del sovrano Altavilla. 

È necessario anche definire i limiti cronologici delle fonti che in-
tendo prendere in considerazione, in quanto la produzione agiogra-
fica e la rielaborazione dei testi relativi ad un santo può proseguire 
ininterrottamente per secoli. Un testo agiografico non necessaria-
mente viene redatto subito dopo la morte del santo, ma può essere 
scritto e anche integrato, ampliato a decenni di distanza. Questo 
implica, nel nostro caso specifico, che anche la relazione con Rugge-
ro II, nella triangolazione santo, agiografo, sovrano si viene modifi-
cando nel tempo, anche all’interno dello stesso dossier agiografico. 

Ho scelto quindi di limitarmi a considerare quei testi che ven-
nero composti in un arco cronologico contenuto, identificabile 
con il periodo normanno-svevo; non credo che andare oltre crono-
logicamente possa aggiungere elementi significativi, ma non posso 
escluderlo. Peraltro il mio intento non è quello di tracciare un qua-
dro esaustivo dei rapporti tra santi del XII secolo e potere monar-
chico o temporale, che ci porterebbe su altre dimensioni testuali e 

3 C. Leonardi, Thomas Becket: il martirio di fronte al potere, in Martiri. Giudizio 
e dono per la Chiesa, cur. P. Siniscalco, C. Leonardi, A. Gallas, M. Toschi, Torino 
1981, pp. 29-50, citaz. p. 33.



125

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

problematiche, quanto invece fermarmi esclusivamente sulla figura 
di Ruggero II nel contesto agiografico. Sono anche consapevole 
che si tratta di una prospettiva molto peculiare, in cui gioca un suo 
ruolo il fatto che la volontà del sovrano può anche essere del tutto 
assente nella genesi dei testi che prenderemo in considerazione. 
Siamo cioè in una tipologia di fonte molto differente rispetto alle 
raffigurazioni regie, nelle quali elemento centrale di discussione è 
proprio quello della committenza o comunque del coinvolgimento 
del sovrano nella realizzazione del manufatto artistico.4 Nel caso 
dei testi agiografici, l’obiettivo principale è il discorso sulla santi-
tà, rispetto al quale la presentazione del sovrano risulta necessaria-
mente accessoria, anche quando sappiamo che gli Altavilla furono, 
magari, generosi patrocinatori delle comunità di riferimento del 
santo e/o dell’agiografo.

Nella produzione agiografica greca abbiamo dei casi interessan-
ti, nonostante l’attività degli agiografi rallenti sensibilmente in età 
normanna rispetto alla fioritura di testi del X-XI secolo.5 Lasciando 
da parte le vite di san Luca di Capo Rizzuto e anche la vita di santa 
Marina, che, pur avendo riferimenti al mondo normanno, non si 

4 Sulla necessità di considerare il coinvolgimento diretto dei sovrani normanni nel-
la definizione o committenza delle raffigurazioni oggetto da decenni delle atten-
zioni degli storici della simbologia e rappresentazione del potere ha molto insistito 
Mirko Vagnoni, delimitando, in maniera talora sin troppo rigida, il numero di 
raffigurazioni riconducibili alla volontà regia; cf. M. Vagnoni, Le rappresentazioni 
del potere. La sacralità regia dei Normanni di Sicilia: un mito? (Quaderni del Centro 
Studi Normanno-Svevi), Bari 2012; Id., Dei gratia rex Sicilie. Scene d’incoronazio-
ne divina nell’iconografia regia normanna, (Regna) Napoli 2017. Sulla presenza 
di Ruggero II nelle fonti scritte restano sempre un buon punto di riferimento E. 
Wieruzowski, Roger II rex-tyrannus in XIIth Century Political Thought, in «Specu-
lum» 38 (1963), pp. 46-78 e C. D. Fonseca, Ruggero II e la storiografia del potere, 
in Società, potere e popolo nell’età di Ruggero II, Atti delle terze giornate norman-
no-sveve (Bari, 23-25 maggio 1977), Bari 1979, pp. 9-26.
5 Per un quadro generale si veda ora S. Efhymiadis, L’hagiographie grecque de l’Italie 
(VIIe-XIVe siècle), in Hagiographies. Histoire internationale de la littérature hagio-
graphique latin et vernaculaire en Occident des origines à 1550, Turnhout 2017 
(Corpus Christianorum. Hagiographies, VII), pp. 345-421.



126

Francesco Panarelli

confrontano direttamente con Ruggero II, resta come testo signifi-
cativo il solo Bios di san Bartolomeo di Simeri (BHG 235), morto il 
19 agosto del 1130, quindi poco prima che Ruggero divenisse re. Si 
tratta di un testo che si vuole scritto poco dopo la morte di Bartolo-
meo e che viene attribuito, sia pure con qualche dubbio, a Filagato 
da Cerami, noto intellettuale attivo alla corte degli Altavilla; comun-
que il testo venne composto prima del 1149 e risente in maniera 
chiara della volontà di celebrare con il santo anche il monastero del 
Patir di Rossano6.

In verità la Vita di Bartolomeo assegna all’ammiraglio Cristodu-
lo7 il ruolo di mediatore con la corte messinese e motore del coin-
volgimento precocissimo del giovane Ruggero II nelle fondazioni 
di Bartolomeo; un privilegio a suo nome sarebbe stato concesso già 
nel 1103 e comunque la reggente Adelasia beneficiò effettivamente 
il monastero del Patir. Cristodulo fu personaggio chiave nella am-
ministrazione e nella politica della corte di Adelasia prima e poi del 
giovane conte Ruggero II, almeno sino al 1125, anno della sua ulti-
ma attestazione in vita. 

Il suo ruolo quale mediatore tra il santo e la corte del conte di 
Sicilia non viene certo sottostimato dall’agiografo: 

6 Edizione vita in G. Zaccagni, Il Bios di san Bartolomeo da Simeri (Bibliotheca 
hagiographica latina, 235), in «Rivista di studi bizantini e neoellenici», 33 (1996) 
pp. 193-274, con traduzione italiana che utilizzo; bibliografia essenziale di riferi-
mento in C. Pronio, Bartolomeo di Simeri, in Dizionario Biografico degli Italiani 
(=DBI), 6, 1964, e soprattutto G. Breccia, Alle origini del Patir. Ancora sul viaggio 
di Bartolomeo di Simeri, in «Rivista di Studi Bizantini e Neoellenici», 35 (1998), 
pp. 37-43; G. Strano, Echi storici nei testi agiografici italo-greci di età normanna. Le 
vitae di San Luca, vescovo di Isola di Capo Rizzuto, di San Bartolomeo da Simeri e di 
San Cipriano di Calamizzi, in «Aionos», 17 (2011-2012) pp. 101-141; S. Efthy-
miadis, L’hagiographie grecque de l’Italie, cit., a pp. 391-393; per il monastero di 
S. Salvatore rimando a V. von Falkenhausen, L’Archimandritato del S. Salvatore in 
lingua phari di Messina e il monachesimo italo-greco nel regno normanno-svevo (secoli 
XI-XIII), in Messina. Il ritorno della memoria, Palermo 1994, pp. 41-52. 
7 Su Cristodulo cf. V. von Falkenhausen, Cristodulo, in DBI, 31, Roma 1985, pp. 
49-51.



127

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

Per mezzo di quest’uomo (Cristodulo) amante di Dio, dunque, il 
Signore, che sempre glorifica coloro che gli rendono gloria, avendo 
fatto conoscere il proprio servitore al re Ruggero, pio e cristiano, e 
ai suoi congiunti per stirpe, convince le loro anime ad offrirgli ric-
camente il necessario per la costituzione del monastero e a divenire 
suoi collaboratori ed aiutanti per questo con tutto l’impegno8. 

Merita sottolineare come Ruggero II, dal suo primo apparire, di-
venta subito re, pio e cristiano! Dopo la fondazione del monastero 
calabrese l’energico monaco si reca a Roma da Pasquale II, dal quale 
ottiene un privilegio di esenzione per il suo monastero; intorno al 
1106 si colloca il viaggio a Costantinopoli e poi al Monte Athos, 
per poi tornare dai suoi discepoli in Calabria, dove però, intorno 
al 1122, il successo della sua comunità sembra giocargli un brutto 
scherzo9.

Contro di lui si levano infatti due monaci provenienti da un 
monastero di S. Angelo, a lungo ed erroneamente identificato con 
quello della Ss. Trinità di Mileto, altra importante fondazione comi-
tale degli Altavilla, ma latina; in realtà si tratta del monastero di S. 
Angelo di Militino, greco e più vicino a Rossano e alla comunità di 
Bartolomeo10. Le accuse sono di malversazione e addirittura eresia, 
ma qui non mi interessa il dettaglio delle accuse, quanto il giudice a 
cui si appellano i monaci, cioè «il santissimo re Ruggero il Grande». 
Turbato per le accuse, Ruggero avrebbe convocato Bartolomeo, che 
a sua volta non avrebbe messo in discussione quanto gli veniva rin-
facciato, ma solo chiesto di poter ancora una volta celebrare messa. 

8 Zaccagni, Il Bios cit., Cap. 17.
9 Poiché nell’episodio si allude alla fondazione di S. Salvatore in Lingua phari e 
questo monastero pare fosse fondato nel 1122, bisogna collocare anche il nostro 
episodio in prossimità di questa data. 
10 D. Minuto, S. Angelo di Militino e non S. Angelo di Mileto nel Bios di san Barto-
lomeo di Simeri, «Rivista di Studi bizantini e neoellenici» 35 (1998), pp. 45-46; F. 
Burgarella, Aspetti storici del Bios di san Bartolomeo da Simeri, in Eykosmia. Studi 
miscellanei per il 75° di Vincenzo Poggi S. J., cur. V. Ruggieri, L. Pieralli, Soveria 
Mannelli 2003, pp. 119-133, citaz. a p. 126.



128

Francesco Panarelli

Con questa richiesta si gioca una interessante rappresentazione tea-
trale. Il sovrano infatti intende punire con la morte il monaco colpe-
vole e, più precisamente, intende metterlo al rogo. Per questo scopo 
si allestisce una catasta di legna destinata al malcapitato, ma nell’at-
tesa, autorizzato dal re, il santo celebra messa. «Essendo la liturgia 
iniziata, come abbiamo detto, ed essendosi, poi, conclusa, mentre 
veniva sollevato il corpo mistico, appena il re entrò nel tempio per 
vedere ciò, trovò - lui e molti magnati - dietro al santo una colonna 
di fuoco che si alzava dai piedi del santo fino al cielo e angeli che lo 
servivano.» Il rogo allestito dal re viene anticipato miracolosamente 
dal santo, poiché egli viene affiancato da un turbine di fuoco che lo 
congiunge miracolosamente al cielo e di cui è spettatore il conte, 
accompagnato dai suoi più fedeli magnati. 

Ci fu un rapido pentimento: 

e il santo re e tutti i magnati, con le braccia incrociate, inginocchia-
tisi, si rotolavano davanti ai piedi del santo, e chiedevano perdo-
no dicendo: «Santo padre, perdonaci: infatti dicevamo e facevamo 
contro di te tutto nell’ignoranza della realtà». Il santo allora fece 
sollevare tutti e dopo averli benedetti li assolse. Il re, poi, dopo aver 
chiamato i calunniatori, li volle bruciare11. 

Sul luogo del mancato rogo Bartolomeo avrebbe chiesto che il 
sovrano costruisse un altare, primo tassello dell’edificando mona-
stero in onore del Salvatore che effettivamente si edificò in Messina, 
destinato a grande fortuna. 

Mi pare degno di rilievo come nel Bios di Bartolomeo e costan-
temente nell’episodio appena analizzato, Ruggero II abbia sempre 
e comunque il riconoscimento del titolo regale, finendo per esse-
re collocato in una dimensione atemporale che astrae dall’acciden-
te dell’incoronazione del 1130. Ancora merita evidenza il fatto che 

11 L’episodio è nel cap. 17 di Zaccagni, Il Bios. Giustamente Strano (Echi storici) 
ha sottolineato le affinità con il fuoco che pure accompagna il più importante mi-
racolo compiuto da Luca di Capo Rizzuto e quanto con esso si voglia sottolineare 
la sacralità e ortodossia del rito eucaristico celebrato secondo la modalità greca. 



129

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

Ruggero II sia introdotto alla santità di Bartolomeo dal suo amira-
tus/ammiraglio, Cristodulo, ed infine che la rivelazione definitiva 
della santità si giochi tutta intorno all’immagine duplice del fuoco 
purificatore12.

Più ampio si presenta lo spettro delle presenze/assenze del re nella 
coeva produzione agiografica latina13. Un caso esemplare è quello 
delle Vitae quatuor priorum abbatum Cavensium, che narra le vicen-
de dei primi quattro abati dell’abbazia della SS. Trinità di Cava, tutti 
venerati come santi dalla comunità14. La morte del quarto ed ultimo 
abate, Costabile, si colloca nel 1124; quindi anche per ragioni di 
cronologia Ruggero II quasi non compare nella narrazione, se non 
incidentalmente quale protagonista della campagna contro le coste 
africane del 1127, al centro di un miracolo post-mortem. Nulla di 
rilevante, quindi, nonostante gli indubbi legami tra il monastero ca-
vense e gli stessi Altavilla: l’autore delle Vitae è Pietro II, già monaco 
cavense, che scriveva intorno al 1140 da abate del monastero dina-
stico degli Altavilla, la Ss. Trinità di Venosa15. Ciononostante non si 

12 Aggiungo al riguardo la considerazione di Strano, Echi storici, p. 119: «Ma il 
ruolo rivestito da Ruggero è simile a quello dei sovrani ortodossi, del pio Alessio 
che difende l’integrità della Chiesa da tutti i nemici interni ed esterni, protegge i 
santi monaci e combatte contro le varie eresie.»
13 Per una messa a punto, anche storiografica, cf. E. D’Angelo, Agiografia del Mez-
zogiorno continentale d’Italia (750-1000) in Hagiographie IV, Turnhout 2006, pp 
41-134; A. Galdi, Santi, territori, poteri e uomini nella Campania medievale (secc. 
XI-XIII), Salerno 2004; Ead., Culti e agiografie d’età normanna in Italia meridio-
nale, in People, texts and artefacts. Cultural transmission in the medieval Norman 
worlds, London 2018, pp. 89-104.
14 Il testo è edito in Vitae Quatuor Priorum abbatum Cavensium Alferii, Leonis, 
Petri et Constabilis, auctore Hugoni abbate Venusino, in RIS2, VI, 5, cur. L. Mattei 
Cerasoli, Bologna 1941, pp. 16-28. Su questa composizione agiografica cf. J. M. 
Sansterre, Figures abbatiales et distribution des rôles dans les Vitae quatuor priorum 
abbatum Cavensium (milieu du XII siècle), «Mélanges de l’Ecole française de Rome. 
Moyen Age», 111 (1999), 1, pp. 61-104 e A. Galdi, Le Vitae dei santi abati Cavesi 
tra memoria e autorappresentazione, in Riforma della Chiesa, esperienze monastiche e 
poteri locali. La Badia di Cava nei secoli XI-XII. Atti del Convegno internazionale 
di studi, Badia di Cava (15-17 settembre 2011), Firenze 2014, pp. 77-95.
15 Sulla attribuzione del testo a Pietro, abate della SS. Trinità di Venosa e su questa 



130

Francesco Panarelli

sforza di trovare spazio nella sua narrazione per il sovrano che pure 
lo aveva accettato alla guida del monastero di famiglia. 

Uno spazio per Ruggero II lo trova invece l’anonimo autore 
della Vita di Giovanni da Matera16. Si tratta della compilazione 
agiografica relativa al santo eremita e abate, morto nel 1139 e fon-
datore della importante comunità garganica di S. Maria di Pulsa-
no17. Il testo agiografico a lui dedicato venne composto tra il 1139 
e il 1177 da un membro della comunità pulsanese che afferma di 
aver conosciuto il fondatore. Nel testo Ruggero II non compare 
direttamente, ma viene evocato più o meno esplicitamente in ri-
petute occasioni. Quando anche san Giovanni venne accusato da 
chierici invidiosi di eresia a Bari, intorno al 1127-8, ebbe quale 
suo paladino Grimoaldo Alfaranite, il personaggio che con il tito-
lo di Principe di Bari tra il 1119 e il 1129 cercò di affermare una 
autonoma formazione politica nel capoluogo dell’ex-catepanato e 
venne sconfitto da Ruggero II definitivamente solo nel 113218. Un 
esponente delle élites locali, ostile agli Altavilla, diviene l’esponen-
te politico che protegge il santo. E questi, a sua volta, si preoccupa 
di proteggere i fedeli cristiani di Puglia dalla nascente monarchia. 
Qualche anno dopo «cum a Regis Siciliae ministris deprehensus et 
multis afflictionibus ut solidos et alia, quae non poterat exhibere, per-
solveret, extortus fuisset» suggeriva al pagatore inadempiente la fuga 
in alternativa alla prigione. Il re, attraverso i suoi funzionari, ac-
quisisce quindi nell’episodio il profilo di un vessatore19. Ed ancora 

abbazia dinastica cf. H. Houben, Die Abtei Venosa und das Mönchtum im norman-
nisch-staufischen Süditalien, Tübingen 1995 (Bibliothek des Deutschen Histori-
schen Instituts in Rom, 80), in part. alle pp. 154-155. 
16 Vita s. Joannis a Mathera abbatis pulsanensis congregationis fundatoris, ex peran-
tiquo ms. codice matherano cavensi monachi cura et studio edita, Putineani 1938, 
opera di Mons. Anselmo Pecci, arcivescovo di Matera.
17 Sulla rete monastica pulsanese rimando a F. Panarelli, Dal Gargano alla Toscana: 
il monachesimo riformato latino dei pulsanesi (secoli XII-XIV), Roma 1997 (Nuovi 
Studi Storici, 38).
18 H. Houben, Grimoaldo Alferanite, in DBI 59, Roma 2002.
19 Su questa presentazione se non negativa, quantomeno ambigua, del re Ruggero 



131

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

da vessatore tramite funzionari si qualifica anche dopo la morte di 
san Giovanni. 

Racconta ancora l’agiografo che dopo la morte del primo e santo 
abate, il «rex Siciliae Rogerius per chartulas et nuncios creberrimos» 
richiedeva con prepotenza che l’eletto si recasse da lui per essere evi-
dentemente esaminato e confermato, con procedura lesiva nei con-
fronti della autonomia della comunità monastica20. L’eletto, il beato 
Giordano, si gettò allora in preghiera sulla tomba del santo per de-
cidere se andare o meno «ad hominem istum», come viene sprezzan-
temente indicato ora il sovrano. Comparendo in visione, Giovanni 
tranquillizza il suo discepolo anticipando di aver parlato a sufficienza 
con il Re, come viene nuovamente appellato Ruggero II, e che può 
essere una soluzione di mediazione inviare un altro monaco a corte, 
cioè Gioele, che diverrà effettivamente terzo abate della comunità e, 
soprattutto, era abate mentre scriveva l’agiografo. Di conseguenza 
l’agiografo è attento nel raccontare che Gioele fu accolto “familiari-
ter” dal re, il quale confermò un legame di devozione, mai altrimenti 
attestato, nei confronti di san Giovanni e che per rispetto del santo 
«nullam in temporalibus necessitatem pati eos permitteret.»

Insomma alla fine della narrazione abbiamo una resipiscenza del 
sovrano, ma il passaggio è molto faticoso, pieno di insidie, in cui 
non si risparmia nulla al “Rex Siciliae” e ai suoi ufficiali, compreso 
un riferimento piuttosto velenoso al sostegno manifestato da par-
te del re verso l’antipapa Anacleto II. Possiamo pur dire che, per 
comprensibile necessità, l’agiografo salvò in conclusione il profilo di 
Ruggero II, ma il primo re di Sicilia incarna per larga parte del testo 
il tipo del sovrano vessatore, se non persecutore del santo. 

In una dimensione molto diversa ci proietta un secondo e impor-
tante testo, quello relativo alla Vita di san Guglielmo da Vercelli, fon-
datore di S. Maria di Montevergine, morto nel 1142 e per alcuni brevi 

e dei suoi funzionari rimando a quanto detto in Panarelli, Dal Gargano alla Tosca-
na, pp. 54-64.
20 L’intero episodio in Vita s. Joannis, pp. 65-66.



132

Francesco Panarelli

periodi anche compagno dello stesso Giovanni da Matera.21 Nel caso 
di Guglielmo sono molto evidenti le stratificazioni nella composizione 
del testo giunto sino a noi come un testo unitario, ma che è il risultato 
della fusione di due testi autonomi, scritti poco dopo la morte del 
santo, e aggiunte successive che arrivano sino alla fine del XII secolo. 
Un primo nucleo del testo venne scritto dal monaco di San Salvatore 
al Goleto, Giovanni, su commissione del suo abate Giacomo, tra il 
1142 e il 1150. A questo nucleo un anonimo monaco ancora goleta-
no, poco dopo il 1170, aggiunse alcuni miracoli, in parte appresi da 
un monaco verginiano, e inserì dei passi connettivi anche nel testo del 
monaco Giovanni; altri scrittori aggiunsero ancora miracoli post-mor-
tem datati al 1185 e al 1257, che lasciamo da parte. 

I passi riferiti a re Ruggero II sono tutti ascrivibili al secondo e 
più tardo agiografo, che pur scrivendo quasi negli stessi anni dell’a-
giografo pulsanese, ha invero una ben differente disposizione nei 
confronti del sovrano. Il diverso atteggiamento emerge chiaramente 
già nel secondo paragrafo del testo, dove si narra della provvidenziale 
bastonatura che alcuni malviventi (“latronibus”) presso Oria inflis-
sero al santo. Con la loro brutalità i briganti dimostrarono appunto 
che il santo doveva fermarsi nel Mezzogiorno e rinunciare al suo 
piano di peregrinazione verso Gerusalemme. Tutto chiaro nell’origi-
nario discorso di santità, ma il secondo agiografo ritenne di inserire 
un inciso per dimostrare che al momento dell’agguato dei briganti, 
cioè nei primi anni ’20 del XII secolo, non si era ancora affermata 
la stella di Ruggero II che certo mai avrebbe permesso un simile 
delitto! E precisa:

Nondum etenim patruelia regna hereditario iure capessens, ille 
iniquorum omnium metus, equitatis amator, malorum omnium 
exterminator, optimus siquidem tranquillitatis et pacis patronus, 

21 Per una edizione critica e una discussione delle fasi compositive del testo, riman-
do a F. Panarelli, Scrittura agiografica nel Mezzogiorno normanno: La Vita di san 
Guglielmo da Vercelli, Galatina 2004 (Università degli studi di Lecce, Dip. dei Beni 
delle Arti della Storia, Fonti Medievali e Moderne, VI).



133

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

Rogerius videlicet, rex magnificentissimus, feliciter triumphans a 
rapacium et latronum faucibus Apuliam liberarat22. 

infatti Ruggero II, re magnificentissimo, gloriosamente regnante, non 
aveva ancora liberato la Puglia dalle fauci di briganti e ladroni, pren-
dendo i domini dello zio per diritto ereditario, lui terrore di tutti i mal-
vagi, amante dell’equità, sterminatore di ogni male, ottimo protettore 
della tranquillità e della pace.

Un peana dedicato a Ruggero II che trova pochi equivalenti nei testi 
coevi ed esprime una decisa volontà di celebrare la figura del sovrano.

Una celebrazione simile torna in uno degli episodi più noti della 
Vita di san Guglielmo, quello relativo alla tentazione da parte di una 
malevola meretrice. L’anonimo autore dell’episodio lascia intendere 
di scrivere in tempi abbastanza distanti dal 1154, anno di morte del 
re, basando il suo racconto su testimoni indiretti dell’episodio, che 
doveva di necessità collocarsi tra il dicembre 1130 - cioè dopo l’inco-
ronazione regia di Ruggero II - e il 1142 - cioè la morte di Gugliel-
mo. Su questo l’agiografo è assolutamente preciso, in quanto colloca 
il miracolo durante una sosta di Ruggero II in Apulia «in tempore 
illo, quo rex Rogerius, Scicilie et Apulie monarchiam regens, totius regni 
moderabatur abenas.» Ancora una, sia pur rapida, celebrazione della 
pace garantita dal nuovo monarca. 

Narra quindi l’anonimo che ogniqualvolta Ruggero II si recava 
in «Apulia»23 san Guglielmo era solito recarsi a fargli visita, sebbene 
il re non fosse del tutto sicuro «utrum verax an ypocrita posset tene-
ri»; molto più fiducioso nelle virtù del santo era l’amiratus regio, 
Giorgio di Antiochia24, «credens illum non ypocritam set veracem.» Un 

22 Panarelli, Scrittura agiografica, p. 10 con contestualizzazione del passo e rinvio 
ad altre celebrazioni di Ruggero II. 
23 Ovviamente con Apulia si intende in senso lato l’area continentale corrispon-
dente al Ducato di Puglia; cf. L. Lozzi Gallo, La Puglia nel Medioevo germanico. 
Da Apulia a Pülle/Púl, Ravenna 2012. L’intero episodio è in Panarelli, Scrittura 
agiografica, pp. 38-43.
24 Su di lui F. Delle Donne, Giorgio di Antiochia, in DBI, 55, Roma 2001. Sul 



134

Francesco Panarelli

giorno una «meretricula speciosissima» si presentò presso il sospetto-
so re offrendosi spontaneamente di mettere alla prova la virtù del 
sant’uomo, convinta dell’efficacia dei propri mezzi e di poter lucrare 
una adeguata ricompensa dallo stesso re. In breve si giunse all’accor-
do e la donna si diede «meretricario more» a circuire Guglielmo, il 
quale parve capitolare ben presto, tanto da indurre la donna a van-
tarsi subito della vittoria dinanzi al re. Ma il più fiducioso ammira-
glio Giorgio, pur parandosi le spalle col citare quanti erano già stati 
vittima delle seduzioni della stirpe di Eva, chiese che quantomeno 
vi fossero dei testimoni dell’avvenuta congiunzione tra il santo e la 
donna. Il seguito dell’episodio è prevedibile: di fronte all’offerta di 
Guglielmo di giacere con lui in un letto di braci, l’improvvida me-
retrice venne «timore et ammiratione perculsa et exterrita», pur senza 
accenni ad una sua conversione25. 

Ma torniamo al re, perché al contrario fu proprio Ruggero II a 
mostrare piena resipiscenza: 

Audiens hec rex expergefactus, timor irruit super eum, et exorruit 
facinus penitens et dolens quod Dei servum ausus fuerat deludendo 
temptare, gaudens amiratus. 

Il re, tornando in sé nel sentire ciò, fu preso da terrore e inorridì, pen-
tendosi del delitto e dolendosi di aver osato tentare il servo di Dio con 
l’inganno, (mentre) l’ammiraglio gioiva ed esultava

Ampio spazio ancora l’agiografo dedica all’incontro, in un mo-
mento successivo, di Guglielmo con il sovrano e il fido consigliere, 
l’ammiraglio Giorgio. Allora:

ruolo degli emiri/amirati/ammiragli nel Mezzogiorno normanno è d’obbligo il 
rimando a L.-R. Ménager, Amiratus- Ameràs`. L’émirat et les origines de l’amirauté 
(XIe - XIIIe siècles), Paris 1960.
25 Come ho mostrato in altra sede si tratta di una tipologia di miracolo - la prova del 
fuoco associata alla tentazione femminile - alquanto diffusa nei testi agiografici tra 
XI e XIII secolo; F. Panarelli, Il santo, il re e la meretrice: osservazioni in margine ad 
un episodio della legenda sancti Guilielmi, in «Studi bitontini», 72 (2001) pp. 25-34.



135

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

videns eum rex eminus ad se venientem, statim de solio suo pro-
siliens, ei obviam pariter cum amirato occurrit et, ad genua eius 
simul procidentes, cum lacrimis veniam suppliciter postulabant, ut 
sui misertus tam nefandissimum scelus sibi dimittere dignaretur, eo 
quod tantum Dei servum ausi sunt procaciter attemptare.

il re, vedendolo dall’alto mentre veniva da lui, alzandosi all’istante dal 
suo trono, gli si fece incontro insieme con l’ammiraglio e, gettandosi 
insieme ai suoi piedi, tra le lacrime, chiedevano supplici il perdono, 
perché si degnasse, per misericordia di loro, di rimettere loro il loro 
nefandissimo peccato, poiché osarono sventatamente mettere alla prova 
un simile servo di Dio.

 Di fronte alle dichiarazioni di umiltà del santo, il re ribadisce di 
riconoscerne le virtù, con un lungo discorso e anzi 

Ab illo ergo die rex, celitus inspiratus, de personis religiosis totius 
regni neminem cariorem vel amabiliorem sancto Guilielmo penes se 
habuit et ita humiliter et devote eum audiebat ac si Petrum aposto-
lum sibi loquentem contueretur. 

da quel giorno il re, ispirato dal cielo, nessuno quasi ebbe più caro ed 
amabile, tra i religiosi dell’intero Regno, di san Guglielmo e lo ascoltava 
così umilmente e devotamente, come se vedesse parlargli l’apostolo Pietro.

Tanta era la venerazione del re che l’agiografo aggiunge una noti-
zia che ha intrigato gli storici verginiani per secoli: dopo la morte di 
Guglielmo il re Ruggero avrebbe fondato il monastero palermitano 
di S. Giovanni detto degli “Eremiti” proprio in onore dell’”eremita” 
vercellese, ricorrendo a discepoli dello stesso santo per popolarlo26. 

26 In altro contributo ho cercato di dimostrare come i discepoli a cui allude l’a-
giografo non potevano che essere i monaci di San Salvatore al Goleto e non di S. 
Maria di Montevergine; F. Panarelli, S. Maria di Montevergine e S. Giovanni degli 
Eremiti a Palermo: appunti su una relazione inesistente, in Monastica et humanistica. 
Scritti in onore di Gregorio Penco O.S.B., cur. F. G. B. Trolese, Cesena 2003 (Italia 
benedettina, 23), pp. 83-94.



136

Francesco Panarelli

In una prima e sommaria conclusione, voglio solo sottolineare 
il quasi perfetto parallelismo nel principale episodio che vede coin-
volto il sovrano nella composizione agiografica su Bartolomeo di 
Simeri e in quella su Guglielmo da Vercelli. In entrambi i casi il 
santo ha una relazione mediata con il sovrano da un “amiratus”, la 
cui provenienza religiosa non è limpida. Gli amirati Cristodulo e 
Giorgio di Antiochia sono i primi a porsi come paladini del santo e 
a difenderlo dalle accuse di malevoli soggetti, cioè i cattivi monaci 
di Militino in un caso e la malevola meretrice nell’altro. Dobbiamo 
anche aggiungere che le più recenti indagini su Cristodulo tendono 
ad accentuare il carattere composito della sua formazione e identità; 
non sarebbe semplicemente un greco calabrese, ma un esponente di 
area messinese «portatore di identità complesse», in quanto arabo 
cristiano di Sicilia, grecofono e verosimilmente anche arabofono27. 
Egli fu strettamente legato a Giorgio di Antiochia28; quest’ultimo, 
nato in Siria, poi passato in Ifriqya, giunse in Sicilia prima del 1115 
parrebbe proprio su suggestione di Cristodulo e sotto la sua pro-
tezione fece carriera. I due si trovano spesso congiunti negli anni 
successivi, ad esempio nella conduzione della poco fortunata spedi-

27 A. Djelida, La construction de l’institution royale siculo-normande, These pour le 
doctorat en histoire du droit, 2017 Univ. de La Rochelle (Paris 2020), i cui risul-
tati riguardo Cristodulo sono sinteticamente ripresi da Cantarella, Ruggero II cit., 
pp. 23-25, testo da cui cito.
28 Giorgio, pur se di formazione bizantina, aveva ampi collegamenti con il mondo 
musulmano e con il califfo fatimida; lo scrittore arabo al-Maqrizi (1364-1442) 
ritiene che Giorgio sia all’origine della scomparsa dietro condanna di Cristodulo 
e vede in lui il consigliere più vicino al re, che lo spingeva ad adottare comporta-
menti di chiara matrice musulmana. Cf. Ch. Picard, Il mare dei califfi. Storia del 
Mediterraneo musulmano (secoli VII-XII), Carocci 2017, pp. 150-155; Cantarella, 
Ruggero II cit., p. 63. Sul rapporto di maestri consiglieri di Cristodulo e di Giorgio 
vd. Tocco, Ruggero II cit., pp. 38-41. Giorgio fu comunque sensibile alla religiosità 
femminile e fondò almeno due comunità monastiche femminili, una a Mazara e 
l’altra a Palermo; cfr. V. von Falkenhausen, Il monachesimo femminile italo-greco, 
in Il monachesimo femminile tra Puglia e Basilicata. Atti del Convegno di Studi 
promosso dall’Abbazia benedettina barese di Santa Scolastica (Bari 3-5 dicembre 
2005), cur. C. D. Fonseca, Bari 2008, pp. 23-43, a pp. 35-36.



137

Riflessioni sulla presenza di Ruggero II nei testi agiografici meridionali

zione del 1123 contro gli Ziridi nordafricani o nella sottoscrizione 
di diversi diplomi comitali. Tra le altre azioni che ne caratterizzano 
l’intensa biografia, Giorgio fu committente della chiesa palermitana 
di S. Maria dell’Ammiraglio o Martorana, che contiene una delle 
più celebri raffigurazioni di Ruggero II con Cristo29. Un funzionario 
di altissimo livello, ma anche abile promotore della celebrazione del 
suo re. 

Una cifra che accomuna i due amirati è proprio l’identità com-
plessa, l’appartenenza trasversale a mondi linguistici, religiosi e cul-
turali differenti e intrecciati nelle loro persone. Questa loro carat-
teristica sembra essere una implicita qualità che li rende meglio in 
grado di comprendere l’eccezionalità dei santi personaggi che hanno 
di fronte. Entrambi gli amirati compaiono nei due testi agiografici 
in medaglioni quasi paralleli ed autonomi e sono loro a proporsi 
come collegamento tra il re e il santo in momenti di difficoltà. 

Il sovrano viene in entrambi i casi celebrato per la sua modera-
zione e la sua avvedutezza, in quanto ascolta le accuse ed è in grado 
di comprendere la volontà divina che si esprime in entrambi i casi 
per il tramite del fuoco purificatore. La purificazione del fuoco pre-
lude però anche ad una resipiscenza alquanto teatrale da parte del re. 
Questa è fortemente accentuata nel caso del Bios di san Bartolomeo, 
con movimenti inconsulti del sovrano volti a manifestare in ogni 
forma il suo pentimento di fronte al santo uomo. Nella Vita di san 
Guglielmo le manifestazioni paiono meno eclatanti, ma non meno 
importanti; il re si alza dal suo trono, si prostra ai piedi del santo e 
piange. Sono in entrambi i casi manifestazioni di una momentanea 
interruzione del comportamento regale e di quel distacco che do-
vrebbe invece comportare la funzione regia30, per costruire invece 

29 Si veda da ultimo l’attenta rivisitazione della celebre raffigurazione in Vagnoni, 
“Dei gratia rex Siciliae” cit., pp. 53-79.
30 Su questi aspetti di rappresentazione dei sovrani normanni nelle fonti narrative 
ha molto insistito Glauco M. Cantarella, ad esempio in G. M. Cantarella, Scene di 
folla in Sicilia nell’età dei due Guglielmi, in A Ovidio Capitani. Scritti degli allievi 
bolognesi, Bologna 1990, pp. 14-37; Id., Principi e corti. L’Europa del XII secolo, 
Torino 1997.



138

Francesco Panarelli

un dialogo diretto e privo di diaframmi con il santo uomo. L’esito 
finale del comportamento del re, che poi è specchio delle sue virtù, 
si traduce nella fondazione di monasteri in onore del santo e della 
famiglia monastica che intorno a lui si crea. 

Mi pare di poter, del tutto provvisoriamente, concludere che 
Ruggero II ha una presenza significativa in una produzione agio-
grafica greca e latina che nel XII secolo si era abbastanza ridotta 
quantitativamente nel Regno. Non sempre il suo ruolo è valutato 
positivamente (si pensi al caso di Giovanni da Matera), né viene 
necessariamente preso in considerazione dagli agiografi; ma quando 
il re entra in scena sembra che si reciti un copione piuttosto standar-
dizzato, certo risultato del genere agiografico e del suo modo di leg-
gere la presenza delle autorità temporali nel percorso di santità. Ma 
pure traspare una sorta di volontà celebrativa della corte regia e del 
funzionario di più alto livello che in quella corte agisce, che si ma-
nifesta in maniera uniforme nei due testi principali che ho qui preso 
in esame e che pure non sembrano avere relazioni dirette tra loro.



Il regno





141

RICCARDO BERARDI

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia
durante l’età di Ruggero II.

Un modello per il nuovo Regno di Sicilia?1

Il dibattito sullo sviluppo delle istituzioni feudali e signorili è uno 
degli argomenti classici della storiografia europea dell’ultimo secolo, 
tematica che continua ad attrarre gli studiosi nel tentativo di com-
prenderne le dinamiche sociali, economiche e politiche. Questo filo-
ne di ricerca sta assumendo negli ultimi decenni centralità anche nel 
panorama storiografico sull’Italia meridionale in epoca normanna, 
come dimostrano i numerosi contributi sull’argomento, tra gli altri, 
di Jean-Marie Martin2, Errico Cuozzo3 e Sandro Carocci4.

1 Questo contributo è dedicato alla memoria del Professor Jean-Marie Martin 
(direttore di ricerca emerito al CNRS, UMR 8167 «Orient et Méditerranée»). 
Ringrazio per i numerosi suggerimenti i professori Annick Peters-Custot, Maria-
rosaria Salerno e Vera von Falkenhausen.
2 Si vedano almeno J.-M. Martin, Aristocraties et seigneuries en Italie méridionale 
aux XIe et XIIe siècles: essai de typologie, «Journal des savants», 1 (1999), pp. 227-
259, rist. in J.-M. Martin, Byzance et l’Italie méridionale, Parigi 2014, pp. 367-
392; J.-M. Martin, Les seigneuries monastiques, in Nascita di un regno. Poteri signo-
rili, istituzioni feudali e strutture sociali nel Mezzogiorno normanno (1130-1194), 
Atti delle diciassettesime giornate normanno-sveve (Bari, 10 - 13 ottobre 2006), 
cur. R. Licinio, F. Violante, Bari 2008, pp. 177-205.
3 In particolare si tratta di ricerche sull’aristocrazia, cavalleria e feudalità, per esempio: 
Catalogus baronum. Commentario, cur. E. Cuozzo, Roma 1984; Id., Quei maledetti 
Normanni. Cavalieri e organizzazione militare nel Mezzogiorno normanno, Napoli 1989; 
Id., La cavalleria nel Regno normanno di Sicilia, Atripalda 2008 (riedizione del 2002).
4 S. Carocci, Signorie di Mezzogiorno. Società rurali, poteri aristocratici e monarchia 
(XII-XIII secolo), Roma 2014.



142

Riccardo Berardi

In questa sede mi soffermerò sulle strutture “feudali” e sul relativo 
servizio militare legato alla proprietà fondiaria di Calabria e Sicilia 
durante l’età di Ruggero II, in particolar modo cercherò di definire 
cosa sia un “feudo” nella “vecchia” contea di Sicilia e di analizzare se 
il primo sovrano del Regno abbia utilizzato tale modello per organiz-
zare politicamente le altre regioni. Saranno indagate superficialmen-
te le strutture signorili che si svilupparono nell’area siculo-calabrese5, 
mentre il ruolo della signoria ecclesiastica non verrà esaminato in 
quanto meriterebbe un’ampia trattazione6. Gli esempi relativi alla 
Calabria centro-settentrionale sono stati aggiunti al contesto storico 
in quanto nonostante questa non facesse parte politicamente della 
contea di Sicilia, sia Ruggero il Gran conte che Ruggero II, ben pri-

5 Per le strutture signorili in Calabria cfr. R. Berardi, La «féodalité» et la seigneurie 
dans la Calabre méridionale normande: une institution politique pour bâtir la paix?, 
«Tabularia, Mémoires normandes d’Italie et d’Orient», URL: http://journals.ope-
nedition.org/tabularia/4922; mentre per la Sicilia G. Petralia, La “signoria” nella 
Sicilia normanna e sveva: verso nuovi scenari?, in La signoria rurale in Italia nel me-
dioevo, Atti del II Convegno di studi (Pisa, 6-7 novembre 1998), cur. C. Violante, 
M. L. Ceccarelli Lemut, Pisa 2006, p. 233-272; A. Nef, Conquérir et gouverner la 
Sicile islamique aux XIe et XIIe siècles, Roma 2011, pp. 436 ss.
6 Sulla signoria ecclesiastica in Calabria si rimanda a A. Peters-Custot, Les Grecs de 
l’Italie méridionale post-byzantine (IXe-XIVe siècle): une acculturation en douceur, 
Roma 2009, pp. 233-306; Berardi, La «féodalité» cit., pp. 16 ss. Si vedano per 
la Sicilia almeno L. T. White, Latin Monasticism in Norman Sicily, Cambridge 
1938; M. Scaduto, Il monachesimo basiliano nella Sicilia medievale. Rinascita e 
decadenza. Secoli XI-XIV, Roma 1982. Il servizio militare spettò marginalmente 
anche alle istituzioni ecclesiastiche, in particolare per il reclutamento dei ma-
rinai per la flotta normanna. Cfr. A. Peters-Custot, De Byzance aux Normands: 
le service militaire maritime en Calabre, du Xe  au XIIe  siècle,  Arsenaux, guerre 
navale et patrimoine maritime. Hommage à Martine Acerra, cur. D. Plouviez, S. 
Martin, Rennes, in corso di stampa (ringrazio la prof.ssa A. Peters-Custot per 
avermi permesso di leggere questo importante contributo prima della sua pub-
blicazione). È menzionato nella Calabria normanna anche lo ius lignaminum, il 
quale consisteva in una richiesta di fornitura di legno per la costruzione di navi 
della marina comitale e poi regia; d’altra parte una prestazione simile è segnalata 
nella Sicilia islamica. Allo stato attuale della ricerca possiamo presupporre che si 
trattasse di una eredità bizantina risalente almeno al IX secolo. Cfr. Berardi, La 
«féodalité» cit., p. 19 n. 97. 



143

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

ma della costituzione del Regno normanno, ebbero un forte influsso 
su questo territorio7.

Dunque, quale sarebbe il ruolo di questa particolare realtà politi-
ca a proposito delle recenti argomentazioni costituite dalla negazio-
ne di caratteri “feudali” ai possedimenti degli aristocratici durante i 
secoli XI-XII? 

Per rispondere a questo interrogativo è indispensabile ricostruire 
brevemente la forte eredità che Ruggero il Gran conte e le precedenti 
dominazioni hanno lasciato nella contea di Sicilia, esaminando anche 
i pochi esempi di terminologia “feudale” che ci sono pervenuti; del re-
sto, la penuria di fonti sull’argomento è una caratteristica per tutta l’età 
normanna. Ciò è dovuto, principalmente, al fatto che la proprietà ec-
clesiastica medioevale è quasi sempre meglio documentata di quella lai-
ca, in quanto gli archivi religiosi godevano di una maggiore continuità.

La contea di Sicilia

La Calabria - almeno la parte meridionale - è l’unica area dei terri-
tori bizantini “italiani” che senza interruzioni rimase sotto il dominio 
imperiale dalla conquista di Giustiniano fino alla metà dell’XI secolo. 
Soltanto la parte settentrionale del territorio dal VII al IX secolo spe-
rimentò l’egemonia del potere longobardo che fondò alcuni gastal-
dati. D’altra parte, i Bizantini riconquistarono velocemente l’intero 
nord-ovest della regione costituendo così il tema di Calabria8. 

7 Relativamente a questa zona di Calabria in epoca normanna cfr. J.-M. Martin, 
Centri fortificati, potere feudale e organizzazione dello spazio, in Storia della Calabria 
medievale, vol. I, cur. A. Placanica, Roma - Reggio Calabria 2001, pp. 485-522; 
R. Berardi, Feudalità laica e signoria ecclesiastica nel Mezzogiorno medievale: la Ca-
labria dai normanni alla Guerra del Vespro (1040-1282), Tesi di dottorato di Storia 
Medievale, Scuola Superiore di Studi Storici dell’Università degli Studi della Rep. 
di San Marino/ Ecole doctorale SCE dell’Université de Nantes, 2017, capitolo II: 
La peculiarità della signoria calabrese: il periodo pre-monarchico; capitolo III: La 
peculiarità della signoria calabrese: il periodo monarchico.
8 Sui gastaldati “calabresi”: J.-M. Martin, Guerre, accords et frontières en Italie 
méridionale pendant le haut Moyen Âge (Pacta de Liburia, Divisio principatus Be-



144

Riccardo Berardi

Con la conquista normanna l’opposizione fra Calabria meridio-
nale (sud dell’istmo di Catanzaro) e Calabria centro-settentrionale 
non divenne soltanto di carattere puramente orografico in quanto 
quest’ultima parte di territorio venne inglobata nel ducato di Puglia 
di Roberto il Guiscardo, mentre la Calabria meridionale fu annessa 
insieme alla Sicilia islamica nella contea fondata dal Gran conte, il 
quale impose un’amministrazione - con alcune varianti - sul modello 
bizantino.

Quando si innestò in Calabria un regime socio-politico di tipo 
occidentale, che venne chiamato signoria, la nuova aristocrazia do-
vette adattarsi alla geografia umana del territorio, ma poté utilizzare 
una regione in cui la grande proprietà - descritta dal βρέβιον della 
metropolia di Reggio (Calabria) - era ben presente, soprattutto nella 
parte meridionale9.

Quest’ultima zona era una subregione fortemente popolata da 
calabro-greci, i quali avevano una identità linguistica e culturale el-
lefona, basti pensare all’antroponomia orientale - ben studiata da 
A. Peters-Custot - che resistette per molto tempo all’invasione dei 
nomi occidentali10. In virtù di queste caratteristiche si creò un si-
stema signorile e aristocratico molto particolare, Ruggero il Gran 
conte concesse ai suoi compagni militari territori ristretti, formando 
una signoria amministrativa al suo servizio basata su terre e uomi-

neventani et autres actes), Roma 2005, pp. 201-217, § VIII. Sul Tema “italiano” 
bizantino si rimanda a Id., Les thèmes italiens: territoire, population, administration, 
in Histoire et culture dans l’Italie byzantine: acquis et nouvelles recherches, Actes de la 
table ronde reunie a Paris le 22 aout 2001 dans le cadre du XXe congres interna-
tional des Etudes byzantines, cur. A. Jacob, J.-M. Martin, G. Noye, Roma 2006, 
pp. 517-558, rist. in Martin, Byzance cit., pp. 197-232. Il dibattito sulla nascita 
del tema di Calabria e di Sicilia è in V. Prigent, La politique sicilienne de Romain Ier 

Lécapène, in Guerre et société au Moyen Âge. Byzance - Occident (VIIIe - XIIIe siècle), 
cur. D. Barthélemyet, J.-C. Cheynet, Parigi 2010, pp. 63-84.
9 Martin, Centri fortificati cit., pp. 517-518.
10 A. Peters-Custot, L’anthroponymie italo-grecque: Calabre, Basilicate méridionale 
et Tarente (975-1200), in L’héritage byzantin en Italie. Les cadres juridiques et so-
ciaux et les institutions publiques, vol. II, cur. J.-M. Martin, A. Peters-Custot, V. 
Prigent, Roma 2012, pp. 187-206.



145

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

ni11; l’aspetto fondiario compensò il deficit della signoria bannale, in 
particolare la mancanza di diritti di giustizia incamerati totalmente 
dalla corte comitale gestita da funzionari Calabro-Greci12. Non ven-
nero imposte le decime sulle rendite private, già assenti nell’Impero 
bizantino, tuttavia tale mancanza venne colmata da parte del potere 
sovrano con l’introduzione delle decime sulle rendite pubbliche13; 
inoltre i funzionari amministrativi e l’aspetto fiscale giocarono un 
ruolo fondamentale in questo tipo di signoria, in particolare per 
quanto riguarda il coinvolgimento delle élites greche locali nel nuo-
vo sistema politico14.

La conquista e la gestione signorile della Calabria ducale si di-
stinsero rispetto alla parte comitale, almeno inizialmente, anche se 
l’eredità bizantina non fu minore: la totale assenza dei notabili latini 
nel sistema signorile normanno dimostra che la parte settentrionale 
della regione, in epoca bizantina, era stata ripopolata e controllata 
dai greci più di quanto si possa pensare; le élites latine di origine 
longobarda erano quasi inesistenti15. Il lemma feudo - nelle fonti 

11 Sembra che il controllo sugli aristocratici sia diminuito durante la reggenza 
di Adelasia del Vasto; i più importanti ottennero la gestione di qualche diritto 
pubblico, ma il potere comitale rimase forte e venne rafforzato ulteriormente da 
Ruggero II. La ribellione è riportata, tra le altre fonti, in un documento posteriore 
edito da S. Cusa, I diplomi greci ed arabi di Sicilia pubblicati nel testo originale, tra-
dotti e illustrati, vol. I (2), Palermo 1882, pp. 532-535, doc. XIV, p. 705. Sui 
diritti pubblici detenuti dagli aristocratici in Calabria cfr. Berardi, La «féodalité» 
cit., nota 62.
12 Ivi, pp. 10-11, 
13 A. Peters-Custot, Bruno en Calabre. Histoire d’une fondation monastique dans 
l’Italie normande: S. Maria de Turri et S. Stefano del Bosco, Roma 2014, p. 67.
14 Ead., Comportement social et comportement culturel des élites rurales ca-
labro-grecques d’apres les actes de la pratique (XIe-XIIIe siecles), in Élites rurales me-
diterraneennes (Ve-XVe siècles), «Mélanges de l’École française de Rome - Moyen 
Âge», 124/2 (2012), cur. L. Feller, M. Kaplan, C. Picard, pp. 359-374.
15 Anche se mancano studi precisi sul ruolo dei notabili latini nella Lucania della 
prima età normanna, è verosimile che alcune zone siano state invece “longobar-
dizzate”. Cfr. J.-M. Martin, La Basilicata tra Longobardi e Bizantini, in Melfi tra 
Longobardi e Bizantini, Convegno internazionale di studio promosso per il mil-
lenario di fondazione della città fortificata di Melfi (1018-2018), Melfi, Sala del 



146

Riccardo Berardi

greche φίον - e la concessione di piccoli diritti pubblici, come la 
riscossione dell’imposta sul commercio (plateaticum), sono maggior-
mente documentati; inoltre, nonostante diversi aristocratici avessero 
possedimenti in ambedue le parti della regione, nonché in Sicilia, 
permangono le differenze per la categoria dei milites e degli agenti di 
una certa importanza, in quanto nella parte ducale non erano solo 
al servizio della famiglia ducale, ma anche dei più grandi e a volte 
medi aristocratici16.

Per quanto concerne la Sicilia araba, i normanni, che conquista-
rono l’isola definitivamente verso la fine dell’XI secolo17, trovarono 
una situazione differente dalla Calabria. La struttura fondiaria sici-
liana non conobbe la grande proprietà bizantina calabrese sviluppa-
tasi tra il X e l’XI secolo, la società rurale si basava prevalentemente 
su piccoli e medi proprietari fondiari18; un altro dato rilevante è rap-
presentato dalla popolazione in maggioranza araba, con greci vissuti 
sotto il dominio islamico, specie nel Val Demone19. Con la conqui-

trono del castello (10-12 ottobre 2019), cur. C. D. Fonseca, Bari 2020, pp. 23 ss.
16 Berardi, La «féodalité» cit., p. 29.
17 Nef, Conquérir et gouverner cit., pp. 22 ss.
18 A. Peters-Custot, Les plateae calabraises d’epoque normande: une source pour l’hi-
stoire économique et sociale de la Calabre byzantine?, in L’Italia bizantina: una pro-
spettiva economica, «Cahiers de recherches medievales et humanistes», 28 (2014), 
cur. S. Cosentino, pp. 401-402.
19 Sul Val Demone cfr. J.-M. Martin, Il monastero di S. Filippo di Fragalà. Il con-
testo storico, in San Filippo di Fragalà. Monastero greco della Sicilia normanna - San 
Filippo de Fragalà. Monastère grec de la Sicile normande, cur. S. Brodbeck, M. De 
Giorgi, M. Falla Castelfranchi, C. Jolivet-Lévy, M.-P. Raynaud, Roma - Bari 2018, 
pp. 17-19. La Sicilia pare essere divisa in altre due zone: la prima composta dal Val 
di Mazara, con Palermo e la città di Agrigento sulla costa meridionale, abitato quasi 
esclusivamente da musulmani; la seconda, nella parte sudorientale, si estendeva ver-
so il Val di Noto con l’omonima città e Siracusa. La popolazione non era fortemen-
te islamizzata come nel Val di Mazara, d’altra parte i musulmani rappresentavano 
la maggioranza. Cfr. V. von Falkenhausen, Il popolamento: etnìe, fedi, insediamen-
ti, in Terra e uomini nel Mezzogiorno normanno-svevo, Atti delle settime giornate 
normanno-sveve (Bari, 15-17 ottobre 1985), Bari 1987, pp. 39 ss.; J. Becker, Un 
dominio tra due culture. La contea di Ruggero I alla fine dell’XI secolo, «Quellen und 
Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken», 88 (2008), pp. 2-3.



147

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

sta normanna le relazioni tra la parte meridionale della Calabria e il 
nord-est siciliano (Messina e hinterland) si ampliarono nuovamente, 
come dimostrano le numerose emigrazioni siciliane nel territorio, e 
viceversa. Bisogna specificare che le fonti rendono poco chiari i ter-
mini della ripartizione dell’isola fra il Guiscardo e Ruggero il Gran 
conte, anche perché la presenza del duca nel tessuto politico siciliano 
rimase sempre nominale, soprattutto dopo la morte del Guiscardo. 
Sembra che quest’ultimo si sia accontentato del solo possesso di metà 
di Palermo, della metà di Messina e del Val Demone20, ma dal 1122 
abbiamo notizie che il duca Guglielmo rinunciò alle due importanti 
città e all’intera Calabria, e che in cambio Ruggero II gli concesse 
aiuti militari ed economici contro Giordano conte di Ariano21. 

Il Gran conte distribuì in Sicilia i territori ai suoi milites in modo 
simile alla Calabria comitale, tuttavia le maggiori signorie vennero 
affidate soltanto ai suoi parenti22. Non bisogna tralasciare il ruolo dei 
potenti vescovi siciliani, i quali esercitarono maggiori diritti signorili 
rispetto a quelli calabresi; il loro operato fu fondamentale per il con-
trollo territoriale dell’isola23. 

20 Cfr. V. D’Alessandro, Il problema dei rapporti tra Roberto il Guiscardo e Ruggero 
I, in Roberto il Guiscardo e il suo tempo, Atti delle prime giornate normanno-sveve 
(Bari, 28-29 maggio 1973), Roma 1975, pp. 101-115, il quale esamina le diverse 
fonti narrative sulla questione.
21 H. Houben, Ruggero II di Sicilia: un sovrano tra Oriente e Occidente, Roma - Bari 
1999 (ed. or. Darmstadt 1997) p. 50; Cuozzo, La cavalleria cit., p. 40.
22 S. Tramontana, Popolazione, distribuzione della terra e classi sociali nella Sicilia di 
Ruggero il Gran Conte, in Ruggero il Gran Conte e l’inizio dello Stato normanno, Atti 
delle seconde giornate normanno-sveve (Bari, 19-21 maggio 1975) Bari 1977, 
pp. 223-280; H. Bresc, Féodalité coloniale en terre d’Islam. La Sicile (1070-1240), 
in Structures féodales et féodalisme dans l’Occident méditerranéen (Xe-XIIIe siècles), 
Actes du colloque de Rome (10-13 octobre 1978), Roma 1980, pp. 631-647; J. 
Becker, Un dominio tra due culture cit., pp. 4 ss. 
23 Sui diritti dei vescovi siciliani cfr. almeno Nef, Conquérir et gouverner cit., pp. 
447 ss. Non esiste attualmente un’attendibile e aggiornata ricostruzione della di-
stribuzione, delle forme e della dinamica del potere aristocratico sugli uomini e 
sulla terra nella Sicilia dei secoli XI-XII. È in corso di preparazione, da parte di 
chi scrive, uno studio approfondito sulla signoria laica ed ecclesiastica dell’isola in 
epoca normanna.



148

Riccardo Berardi

I documenti sono più espliciti in Sicilia su alcune categorie aristo-
cratiche, come quella dei milites, probabilmente perché la conquista 
dell’isola fu più lenta rispetto alla Calabria. I normanni, anche in 
Sicilia, adottarono le pratiche vigenti all’epoca dello “stato islamico” 
di esazione e di governo su terre e uomini; la precedente aristocrazia 
araba fu inglobata in parte nell’amministrazione dell’isola24. 

Esiste una terminologia “feudale” nella documentazione che ci 
è pervenuta in Calabria e Sicilia durante il periodo premonarchico?

In Calabria settentrionale abbiamo tre esempi: una copia di un 
diploma greco del 1111 - il quale presenta una variante latina allega-
ta - in cui si riporta che il noto aristocratico Folco di Bazougers vende 
il casale di Sant’Apollinare all’emiro Cristodulo, che a sua volta lo 
dona al monastero greco del Patir (oggi, comune Corigliano-Ros-
sano, CS)25. Del presente documento esisteva un’altra copia latina, 

24 Ivi, pp. 305 e passim. Sulla continuità fiscale nell’isola del sistema bizantino e ara-
bo-musulmano cfr. A. Nef, La fiscalité en Sicile sous la domination islamique, in La 
Sicile de Byzance à l’Islam, cur. A. Nef, V. Prigent, Parigi 2010, pp. 131-156; mentre 
per il dibattito sulla nascita e sull’utilizzo delle platee calabresi e delle jarâ’id siciliane 
si vedano almeno A. Nef, Conquêtes et reconquêtes médiévales: la Sicile normande 
est-elle une terre de réduction en servitude généralisée?, in Les formes de la servitude: 
esclavages et servages de la fin de l’Antiquité au monde moderne, Actes de la table ronde 
de Nanterre (12-13 decembre 1997), «Mélanges de l’École française de Rome - 
Moyen Âge», 112-2 (2000), pp. 579-607; Nef, Conquérir et gouverner cit., pp. 549 
ss.; Peters-Custot, Les plateae calabraises cit.; Berardi, La «féodalité» cit., pp. 12 s.
25 L’edizione della copia greca - con la variante latina - è in G. Breccia, Nuovi 
contributi alla storia del Patir: documenti del Vat. gr. 2605, Roma 2005, doc. 2 
(sulle divergenze tra copia greca e latina si rimanda alla nota 2 del medesimo do-
cumento). Sul casale di Sant’Apollinare e sul monastero greco del Patir si veda R. 
Berardi, La contea di Corigliano: profilo storico, economico e sociale della Sibaritide 
(secoli XI-XVI), Rossano 2015, passim. Su Folco di Bazougers: L.-R. Ménager, In-
ventaire des familles normandes et franques émigrées en Italie méridionale et en Sicile 
(XIe-XIIe siècles), in Roberto il Guiscardo e il suo tempo, Atti delle prime giornate 
normanno-sveve (Bari, 28-29 maggio 1973), Roma 1975, pp. 368-369, mentre 
per l’emiro Cristodulo si rimanda a V. von Falkenhausen, I funzionari greci nel 
regno normanno, in Byzantino-Sicula V. Giorgio di Antiochia. L’arte della politica in 
Sicilia nel XII secolo tra Bisanzio e l’Islam, Atti del Convegno Internazionale (Pa-
lermo, 19-20 aprile 2007), cur. M. Re, C. Rognoni, Palermo 2009, pp. 180-183.



149

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

oggi perduta, edita da Mariano Renda nel XVIII secolo, il quale 
riteneva di averla redatta secondo l’originale conservato nell’archivio 
del monastero26; si tratta di una versione diversa dalla “traduzione” 
latina della copia greca. La tradizione del documento è quindi abba-
stanza complessa27 e non priva di interpolazioni; essa sembra rifarsi 
ad un’altra fonte relativa alla chiesa di Sant’Apollinare - donata al 
monastero del Patir - sulla quale sono stati espressi dei dubbi relativi 
alla sua autenticità28. Nella copia greca del Vat. gr. 2605 si riscontra 
che Folco di Bazougers detiene, insieme al casale di Sant’Apollinare, 
l’ὄμφίκιον di Brahalla (odierna Altomonte, CS); l’editore della fonte 
ipotizza due spiegazioni per l’utilizzo del termine: è possibile che si 
tratti sia di un errore del copista della variante greca φίδιον, sia di 
un traslato - in base al glossarium del Du Cange - del termine latino 
officium nell’accezione di “servitù feudale per il feudo”29. Nonostan-
te nella versione latina settecentesca sia riportato “quem habeo cum 
feudo meo de Braallà”, a mio avviso è più plausibile che il termine 
ὄμφίκιον si rivolga al servitium/officium militare che Folco di Ba-
zougers doveva esercitare per un feudo nei pressi di Brahalla. Proba-
bilmente il copista interpretò erroneamente ὄμφίκιον confondendolo 
con feudum; a sostegno di questa tesi vi è il mancato riferimento nella 
documentazione da me esaminata del termine feudum/φίον a una 
intera signoria, ma sempre e solo a porzioni di territorio30.

La terminologia “feudale” compare, altresì, in un documento 
originale vergato in greco, dove relativamente a una donazione del 
1115 al noto monastero di Santa Maria della Matina (odierno San 
Marco Argentano, CS) si registra che Roukairis, figlio di Turgisius 

26 M. Rende, Cronistoria del monistero e chiesa di S. Maria del Patire dell’ordine di 
S. Basilio, Napoli 1717, pp. 89-91.
27 Per l’analisi del documento latino edito dal Rende cfr. L.-R. Ménager, Amira-
tus-᾽Áμηϱᾶς. L’Émirat et les origines de l’amirauté (XIe-XIIIe  siècles), Parigi 1960, 
pp. 176-180.
28 Sulla fonte B. de Montfaucon, Paleographia graeca, Parigi 1708, pp. 396 s. Ana-
lisi in Ménager, Amiratus cit., pp. 175 s.
29 Breccia, Nuovi contributi cit., p. 143 nota 12.
30 Infra.



150

Riccardo Berardi

di Rota31, per volere del duca Guglielmo concede un φαῖον al ce-
nobio insieme a quindici villani32. Si può supporre che il φαῖον sia 
appartenuto precedentemente a Gyophos Grassos, medio aristocra-
tico presente in Calabria33. È insolito che un φίον venga ceduto a 
una istituzione religiosa34, tuttavia il documento sembra essere un 
originale; nel contempo bisogna tener conto che il notaio che vergò 
la fonte non era molto esperto e del fatto che vi sono diversi errori 
di ortografia e grammatica. Inoltre non possiamo escludere che in 
questo contesto la parola φαῖον sia stata usata in un senso non stret-
tamente tecnico; ipotizzabile è anche che il φαῖον abbia perso la sua 
valenza durante il passaggio alla signoria ecclesiastica.

31 Dominus di San Severino (Mercato San Severino, a nord di Salerno) e caposti-
pite della grande famiglia Sanseverino. Cfr. Ménager, Inventaire cit., pp. 311-314.
32 Les actes grecs des fonds Aldobrandini et Miraglia (XIe-XIIIe s.), ed. A. Guillou, 
Città del Vaticano 2009, doc. 33.
33 L.-M. Ménager, L’abbaye bénédictine de la Trinité de Mileto, en Calabre, à l’époq-
ue normande, «Bulletino dell’archivio paleografico italiano. Rivista italiana di pa-
leografia, diplomatica e scienze ausiliarie della storia», 4-5 (1958-1959), doc. 11, 
p. 38 (Bono); Les actes grecs cit., doc. 32 (Ruggero). Un Guillelmus Grassus ebbe un 
feudo di tre milites ad Alessano (LE), è possibile che si tratti della stessa famiglia. 
Cfr. Catalogus baronum. Commentario cit., §180.
34 Come avvenne anche, nel 1198, al monastero di S. Stefano del Bosco. Cfr. 
Syllabus graecarum membranarum…, ed. F. Trinchera, Napoli 1865, doc. 246. 
Alcuni esempi relativi all’età di Ruggero II provengono dalla cospicua documen-
tazione della SS. Trinità di Cava: si veda almeno Pergamene scelte della badia di 
Cava, (1097-1200), cur. G. Loud, Ariano Irpino 2019, docc. 24 (1135), (1141) 
32; ma sembra, nella maggior parte dei casi, che alle istituzioni monastiche - 
come per il palermitano S. Giovanni degli Eremiti - fosse interdetto ricevere 
“feuda et possessiones que sunt alicui servitio obligate”. Cfr. Rogerii II regis diploma-
ta latina, ed. C. Brühl, Köln-Wien 1987, doc. †76 (1148). L’editore considera 
questo documento un falso in forma di originale del XIII secolo, ma a mio avvi-
so il passo in questione potrebbe essere autentico. Perché falsificare un divieto?



151

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

L’ultimo esempio riguarda la traduzione latina di un atto greco 
perduto del 1114, “La carta di Rossano”, nel quale viene descritta 
una vasta signoria, situata nell’odierno comune di Corigliano-Ros-
sano, appartenente alla famiglia Losdum35; ci sono pervenute diverse 
versioni e conferme sulla medesima anche se tutti i diplomi sono 
interpolati36. D’altra parte è interessante la menzione in quasi tutte 
le fonti dei milites - al seguito dei Losdum - Landrino e Rinolfo e del 
loro feudo et servitium; A. Pratesi sostiene che il loro accenno nel do-
cumento sia stato aggiunto successivamente tra il 1280 e il 132737. 
Il feudo “con servizio” è probabilmente una eredità bizantina del 
servizio militare, in quanto abbiamo alcuni esempi a Canne (Puglia) 
del servitium dominicum equivalente alla στρατεία bizantina, forse 
esistente in Calabria e adottata dai Normanni38. 

35 Un Formundo de Rostano (Rossano) sottoscrisse una fonte ducale - forse inter-
polata - nel 1091. Cfr. F. Ughelli, Italia Sacra, vol. IX, Venezia 1721, col. 191. 
Su questa famiglia si veda anche L.-R. Ménager, Notes et documents sur quelques 
monastères de Calabre à l’époque normande, «Byzantinische Zeitschrift», 50 (1957), 
pp. 341-343.
36 Ivi, pp. 333-339 (data la fonte al 1118); A. Pratesi, Per un nuovo esame della 
“Carta di Rossano”, «Studi Medievali», III, 11 (1970), pp. 209-235.
37 Ivi, p. 235.
38 Sul servitium dominicum cfr. Martin, Les thèmes italiens cit., p. 541. Potrebbe 
trattarsi di un retaggio della dominazione longobarda della Calabria settentriona-
le, in quanto in diversi documenti principeschi altomedievali viene menzionato il 
servitium come prestazione lavorativa, in alcuni casi forse convertita in censo. Per 
ulteriori esempi cfr. Martin, Guerre, accords cit., pp. 49-56. Si veda anche sul ser-
vizio militare in età bizantina V. von Falkenhausen, Amministrazione fiscale nell’I-
talia meridionale bizantina (secoli IX-XI), in L’héritage byzantin en Italie (VIIIe-XIIe 
siècle), II. Les cadres juridiques et sociaux et les institutions publiques, Actes des 2e et 
3e Tables rondes tenues à Rome (4-5 mai 2009 et 26-27 fevrier 2010), cur. J.-M. 
Martin, A. Peters- Custot, V. Prigent, Roma 2012, pp. 542-543.



152

Riccardo Berardi

Nella Calabria meridionale non abbiamo fonti a riguardo39, viene 
soltanto segnalato in un diploma greco di età monarchica che un 
certo Marescotto deteneva un φίον «ai tempi del marchese»: si tratta 
di Odone Bono Marchese della stirpe dei signori di Monferrato, gli 
Aleramici familiari di Adelasia del Vasto40, ma ritorneremo su questo 
importante documento. 

In Sicilia le fonti pervenuteci sull’utilizzo della terminologia “feu-
dale” sono dissimili rispetto alla Calabria. Nella traduzione latina 
del 1416 di un depèrdito greco del 1115 ritroviamo una conces-
sione in “feudo” da parte di Ruggero II di un casale detto Sicamino 
(Gualtieri Sicaminò) al miles Gualterio Gavarretta41; il feudo/casale 
era composto da un bosco, una chiesa, un mulino e un arabo con la 
relativa discendenza. H. Bresc ha proposto che il termine feudum sia 
stato inserito durante la traduzione latina eseguita nel XV secolo: per 
giustificare tale affermazione paragonò il documento a un altro del 
1127, nel quale si farebbe ugualmente una donazione di un casale 
senza però essere menzionato il lemma feudo42. A mio avviso, questa 
analisi non è convincente. È probabile che nel documento originale 
invece di φίον ο φέδον vi fosse riportato semplicemente χώρα, ma il 

39 Il termine feudum lo ritroviamo in una copia latina del XVII secolo di un origi-
nale greco perduto del 1071, concernente una donazione ad un monastero greco 
situato nell’odierno comune di Torre di Ruggiero (CZ); si tratta certamente di un 
errore di interpretazione del traduttore: nella fonte è riportato nemus seu feudum. 
Si veda G. Breccia, Archivum Basilianum. Pietro Menniti e il destino degli archivi 
monastici italo-greci, «Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und 
Bibliotheken», 71 (1991), doc. 1.
40 Cfr. Berardi, La «féodalité» cit., p. 23 n. 117.
41 I documenti inediti dell’epoca normanna in Sicilia. Parte prima, ed. C. A. Garufi, 
Palermo 1899, doc. 4.
42 H. Bresc, Le fief en Sicile: du don gratuit à la structuration de l’armée et de l’État, 
in Fiefs et féodalité dans l’Europe méridionale (Italie, France du Midi, Péninsule 
ibérique) du Xe au XIIIe siècle, Colloque international organisé par le Centre Eu-
ropéen d’art et civilisation médiévale de Conques et l’Université de Toulouse-Le 
Mirail (Conques, 6-8 juillet 1998), cur. P. Bonnassie, Toulouse 2002, p. 80. Per il 
documento: I documenti inediti cit., doc. 7.



153

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

termine feudum è attestato un’altra volta nella fonte43; inoltre - oltre 
ad alcuni esempi calabresi già evidenziati - la parola φἰδον è citata in 
un documento del 1121 in Basilicata44. 

Per quanto concerne i casali bisogna considerare che questi erano 
spesso inclusi nelle “baronie” e tariffati per il servizio militare attra-
verso l’unità di misura del feudum militis45; è lecito chiedersi se il 
copista abbia tradotto φίον καβαλλαρίων in feudum?

Emblematico è infine un documento del 1121: Raul, dominus di 
Cefalù, concede in “feudo” a un certo Guiscardo, figlio di Baldovi-
no, sei villani arabi e della terra. In cambio il Guiscardo avrebbe do-
vuto donare 50 tarì e un cavallo46. La fonte sembra essere autentica 
anche se ci è pervenuta in un transunto del 1196. Non abbiamo in-
vece testimonianze che attestino una prestazione militare al servizio 
del conte Ruggero47.

La realtà “feudale” in epoca premonarchica nella contea di Sici-
lia è estremamente limitata, sono poche le fonti - per lo più copie 
tardive - che descrivono possessi “feudali”. In aggiunta a ciò biso-
gna considerare che le informazioni documentarie provengono nella 
maggior parte dei casi da istituzioni religiose. Come ha dimostrato 
S. Carocci48 pare che ci sia una minima differenza tra un feudo e una 
piena proprietà in questo periodo, ma permane lo spinoso problema 
di sapere come mai venga utilizzato nelle fonti - raramente nell’XI 
secolo, più spesso nel XII - il termine φίον; il quale - è utile ricordar-

43 Pheudum casalis dicti de Sicamino; hoc dictum feudum.
44 G. Robinson, History and Cartulary of the Greek Monastery of S. Elias and S. An-
astasius of Carbone. II.1. Cartulary, Orientalia Christiana, XV.2, num. 53, Roma 
1929, doc. XXIII - 71, p. 237. 
45 Berardi, La «féodalité» cit., p. 25 nota 127.
46 C. A. Garufi, Censimento e catasto della popolazione servile. Nuovi studi e ricerche 
sull’ordinamento amministrativo dei Normanni in Sicilia nei secoli XI e XII, «Archi-
vio Storico Siciliano», 49 (1928), doc. 1.
47 È attestata invece una “forma privata” di difesa delle terre: gli uomini “in castro 
Pactes” erano esentati da pagamenti fiscali e prestazioni dall’abate del monastero 
di Lipari in cambio del “servizio militare” in difesa dei beni del cenobio. Il docu-
mento, inserito in un diploma del 1133, non è datato. Cfr. Rogerii II cit., doc. 23.
48 Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., pp. 109 ss.



154

Riccardo Berardi

lo - è l’invenzione di un lemma inesistente nel vocabolario del greco 
medievale, e modellato sulla terminologia latina, a dimostrazione di 
come i normanni rinnovarono il lessico per tradurre un fenomeno 
totalmente sconosciuto nella Calabria bizantina49. 

Ruggero II: feudo = servizio militare?

Con la morte del duca Guglielmo nel 1127, Ruggero II aveva 
rivendicato la successione del ducato pugliese, ma questa pretesa fu 
contrastata da papa Onorio II, dal principe di Capua e da altri no-
bili, in quanto l’unione dei domini del conte di Sicilia e di quelli 
del duca di Puglia gli avrebbe garantito un potere immenso avverso 
al papa e agli altri aristocratici. Tuttavia, dopo una serie di scontri, 
Ruggero II, accordandosi con l’antipapa Anacleto II, divenne rex 
Sicilie, ducatus Apulie et principatus Capue, ma una serie di nobili 
campani e pugliesi, nonché alcune importanti città, continuarono 
a opporsi al nuovo sovrano, il quale soltanto nel 1139 consolidò 
definitivamente il suo potere con il riconoscimento del titolo regio 
da parte di papa Innocenzo II50.

Come ho dimostrato nella mia tesi di dottorato, Ruggero II, ben 
prima della sua incoronazione, aveva rafforzato nella Calabria set-
tentrionale le strutture di dominio e dei criteri aristocratici adottati 

49 Sul rinnovamento lessicale da parte dei normanni nel Mezzogiorno d’Italia cfr. 
V. von Falkenhausen, L’incidenza della conquista normanna sulla terminologia giu-
ridica e agraria nell’Italia meridionale e in Sicilia, in Medioevo rurale. Sulle tracce 
della civiltà contadina, cur. V. Fumagalli, G. Rossetti, Bologna 1980, pp. 221-245; 
Peters-Custot, Les Grecs cit., pp. 315-318; R. Berardi, Terminology in the Models 
of Economic Structures in Medieval Calabria (11th-13th Centuries), in Symbols and 
Models in the Mediterranean: Perceiving Through Cultures, Medworlds - Confer-
ence of Mediterranean Worlds, Università della Calabria (9 - 11 settembre 2014), 
cur. A. Barnes, M. Salerno, Newcastle 2017, pp. 51-69.
50 L’opera di riferimento su Ruggero II è attualmente Houben, Ruggero II cit., 
mentre per il rapporto tra il papa e i Normanni cfr. G. Loud, The Latin Church 
in Norman Italy, Cambridge 2007, pp. 135-180. Un’analisi evenemenziale del pe-
riodo in F. P. Tocco, Ruggero II, re di Sicilia, in Dizionario Biografico degli Italiani, 
89 (2017), ad vocem.



155

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

nella “contea calabrese”51. È utile, altresì, considerare che Ruggero 
II emanò nel 1144 un editto52 - forse in lingua greca - con cui ob-
bligò tutti coloro che avevano ricevuto un privilegio di presentarlo 
alla cancelleria regia per far valere la sua veridicità; è probabile che, 
durante il periodo di assenza del sovrano per la conquista delle altre 
regioni del futuro Regno, ci siano state delle usurpazioni sia da parte 
degli aristocratici che delle istituzioni ecclesiastiche. Ci sono perve-
nuti infatti diversi diplomi di chiese e monasteri, i quali cercarono di 
farsi confermare i loro diritti, e molti sono interpolati53; questa prassi 
avvenne non solo con Ruggero II ma anche con i successivi sovrani54. 

Per quanto concerne la “feudalità” del Regno di Sicilia, la fonte 
più importante è il noto Catalogus baronum, una lista di aristocra-
tici e istituzioni religiose che possedevano “feudi” e proprietà sui 
quali gravava un servizio militare eccezionale (magna expeditio)55. 
Purtroppo il censimento esclude Calabria e Sicilia in quanto, proba-
bilmente, la duana de secretis, ufficio regio fondato intorno al 1140 
dal quale dipendevano i vecchi possedimenti di Ruggero II, aveva 
fatto redigere dei registri - ora perduti - sulla gestione dei beni degli 
aristocratici e delle istituzioni religiose, forse più precisi dello stesso 
Catalogus baronum56; ciò è dimostrato anche dalla presenza di regi-

51 Berardi, Feudalità laica e signoria cit.
52 Bisogna precisare che tale misura è attestata soltanto da documenti regi poste-
riori: Rogerii II cit., docc. 64, 65, 66, 67.
53 Si vedano almeno Peters-Custot, Bruno en Calabre cit., pp. 184-189; Ead., Ma-
nipulations archivistiques et modalités d’insertion dans un espace original: la gestion 
des archives des nouveaux établissements cisterciens de la Calabre méridionale nor-
mande et souabe (1150-1200), in Les pratiques de l’écrit dans les abbayes cisterciennes 
(XIIe-milieu du XVIe siècle). Produire, échanger, contrôler, conserver. Actes du collo-
que international, Troyes- abbaye de Clairvaux (28-30 octobre 2015), cur. A. Bau-
din, L. Morelle, Paris 2016, pp. 305-318; R. Berardi, Il cartulario del monastero di 
S. Maria di Altilia in Calabria, in ἀνατολὴ καὶ δύσισ. Studi in memoria di Filippo 
Burgarella, cur. G. Strano, C. Torre, Roma 2020, pp. 22 ss.
54 Cfr. C. Brühl, Diplomi e cancelleria di Ruggero II, Palermo 1983, pp. 44-45.
55 Catalogus baronum, ed. E. Jamison, Roma 1972; Catalogus baronum. Commen-
tario cit.; Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., pp. 135 ss.
56 Nef, Conquérir et gouverner cit., p. 243 ss.



156

Riccardo Berardi

stri cartacei della curia in un noto documento di Oppido che a breve 
esamineremo57. 

Nonostante non sia messo in dubbio che Ruggero II cercò di 
organizzare - e controllare forse sul modello siculo-calabrese58 - l’ari-
stocrazia del Regno di Sicilia59, recentemente si è aperto un dibattito 
sulla tipologia dei beni recensiti nel Catalogus baronum. S. Carocci 
- contrariamente alla precedente storiografia - ha inteso questa im-
portante fonte «non come un elenco di feudi e feudatari, ma come 
un censimento di patrimoni sottoposti all’onere di fornire una pre-
stazione militare all’esercito regio.»60 Il feudum militis citato nel Ca-
talogus - continua Carocci - non aveva una natura feudale, ma era 
soltanto l’unità di misura delle prestazioni militari che aveva indotto 
indirettamente a qualche legame di subordinazione; venne usato in-
fatti come unità di obblighi più che di proprietà e servì a Ruggero 
II per consolidare il suo potere nei territori conquistati tra il 1127 e 
114361. Soltanto in età sveva la feudalità divenne una struttura com-
pleta nel Regno di Sicilia, d’altra parte il noto storico ribadisce che 
molti possedevano già beni feudali durante tutta l’epoca monarchica 
normanna62. In virtù di questa analisi63 è possibile avanzare alcune 

57 Infra. La menzione di questi registri cartacei è rarissima. Cfr. anche Martin, 
Centri fortificati cit., p. 500.
58 Cfr. Berardi, La «féodalité» cit.
59 Si vedano almeno B. Capasso, Novella di Ruggero re di Sicilia e di Puglia, Napoli 
1867; Pseudo Ugo Falcando, De rebus circa regni Siciliae curiam gestis, Epistola ad 
Petrum de desolatione Siciliae, ed. E. D’Angelo, Firenze 2014, 24.5-6 (p. 156, nota 
a par. 3.12): sembra che già durante il proprio regno Ruggero II abbia imposto il 
suo assenso per tutti i matrimoni tra gli aristocratici. Cfr. anche Carocci, Signorie 
di Mezzogiorno cit., pp. 168 ss.
60 Ivi, p. 110. Per un approfondimento ivi, pp. 127 ss.
61 Ivi, p. 131.
62 Ivi, p. 139.
63 Tuttavia bisogna riconoscere, nonostante la terminologia feudale sia instabile per 
tutta l’età normanna, che vi è una netta distinzione nel Catalogus baronum tra beni 
feudali e non appartenenti alle signorie ecclesiastiche. Per esempio l’abbazia di S. 
Giovanni in Venere in Abruzzo (Catalogus baronum cit., § 1204-1215) era tenuta 
a inviare dei cavalieri per il servizio militare in virtù delle sue possessioni “feudali”; 



157

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

ipotesi per l’area siculo-calabrese. È altamente probabile che Rugge-
ro II abbia esteso il modello organizzativo militare della Calabria e 
Sicilia - entrambi domini incontrastati - alle zone settentrionali del 
Regno, anche se l’applicazione fu lenta e contraddittoria. Non man-
cano esempi di concessioni “feudali” per le quali bisognava effettuare 
il servizio militare. Ciò fu finalizzato principalmente a costruire l’e-
sercito che servì a Ruggero II per consolidare il suo potere nel resto 
del continente tra il 1127 e il 1143? Fu in questo periodo che il 
sovrano impose una prestazione militare sui beni “allodiali”? 

È verosimile che in tutta l’età normanna non ci sia stata differen-
za tra un φίον - che ricompare anche in Basilicata64, un tenimentum 
e un casale: tutti erano classificati in base all’unità di misura del 
feudum militis per dare un contributo all’esercito regio. Del resto già 
E. Cuozzo aveva messo in evidenza come il servitium militum non 
avesse un significato feudale, né avrebbe potuto essere soddisfatto 
soltanto da cavalieri che possedevano un feudo65; d’altra parte è am-
missibile che i detentori di tenimenta e casalia siano stati eccezional-
mente tassati in vista di una campagna militare66.

In Calabria abbiamo importanti dimostrazioni: emblematico è 
il caso della signoria di Simeri, territorio forse appartenuto alla 
zona comitale ma situato nei pressi di Catanzaro; una buona parte 
di questo territorio venne donata da Ruggero II ad un suo fedele 
e familiare di nome Deutesalve nel 114467. Il documento ci è per-

mentre l’abbazia della SS. Trinità di Venosa (Basilicata) offriva per la sua terra (obtu-
lit pro tota terra et tenimento suo) dei cavalieri (ivi, § 408). Perché i compilatori del 
Catalogus distinguono le proprietà di queste istituzioni religiose? Perché si tende a 
esigere il servizio dai monasteri e vescovi che detengono “feudi”, mentre la SS. Trini-
tà di Venosa e il cenobio di Montecassino possono offrirli? Per un approfondimento 
e altri esempi si veda Berardi, La «féodalité» cit., p. 22, n. 112.
64 Robinson,  History and Cartulary cit.,  II.2, Cartulary, Orientalia Christiana, 
XIX.1, num. 62, Roma 1930, doc. XXXIII - 81, p. 14; doc. LXVII - 107, p. 144.
65 Da ultimo Cuozzo, La cavalleria cit., pp. 173. Sul feudum militis si veda anche 
ivi, pp. 152-157; Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., pp. 257-263.
66 Berardi, La «féodalité» cit., p. 23.
67 K. A. Kehr, Die Urkunden der normannisch-sicilischen Könige: eine diplomatische 
Untersuchung, Innsbruck 1902, doc. 53. 



158

Riccardo Berardi

venuto tramite la traduzione latina del 1231 di un atto greco della 
cancelleria di Federico II, tràdito a sua volta da un registro angioi-
no del 1315. Il re attraverso un suo sigillum68 concesse a Deutesalve 
dei beni in Simeri definiti tenimenta, dei quali viene descritta det-
tagliatamente la consistenza: 50 uomini e la relativa discendenza, i 
quali dovevano versamenti per il pascolo di erbivori e maiali, multe 
giudiziarie e «quant’altro era solito versare.»69 Si garantiva anche 
la facoltà di ricevere in questi territori extranei70 che «non sono 
registrati nei quaterniones nostri», nonché la donazione di terre, 
culture, mulini e quattro casali con «plena et perfecta potestate». In 
cambio l’aristocratico «in capite de domino rege» prestava personal-
mente il servizio militare di un mese a sue spese se le operazioni 
si fossero svolte in Calabria; inoltre era il responsabile di questa 
prestazione nella signoria e nelle parti concesse dei suoi tenimenta, 
differenza descritta ampiamente nel Catalogus baronum, in cui i 
possessi diretti degli aristocratici erano definiti beni in demanio, 
mentre quelli donati ad un loro sottoposto in servitio. Diversa-
mente, se le attività si fossero svolte fuori dalla regione e per più di 
un mese, avrebbe ottenuto dalla Curia Regia lo stipendium. Infine, 
Deutesalve era obbligato a sottostare al re anche se il territorio, in 
cui si trovavano i beni e gli uomini assegnatigli, veniva concesso in 
signoria a qualche altro aristocratico. 

Questo documento è stato ritenuto di dubbia autenticità da al-
cuni studiosi71, i quali hanno evidenziato possibili interpolazioni o 

68 Su questa tipologia documentaria cfr. V. von Falkehausen, I diplomi dei re nor-
manni in lingua greca, in Documenti medievali greci e latini. Studi comparativi, Atti 
del seminario di Erice (23-29 ottobre 1995), cur. G. De Gregorio, O. Kresten, 
Spoleto 1998, pp. 286 ss.
69 La fonte precisa che tutti gli uomini del Regno di Sicilia erano soggetti ai propri 
signori anche nello iudicamentum.
70 Sugli extranei cfr. Falkenhausen, Amministrazione fiscale cit., p. 546.
71 Ead., The Graeco-Byzantine Heritage in the Norman Kingdom of Sicily, in Nor-
man Tradition and Transcultural Heritage: Exchange of Cultures in the “Norman” 
peripheries of Medieval Europe, cur. S. Burkhardt, T. Forster, Farnham 2013, p. 59; 
Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., p. 249, n. 84.



159

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

interventi del traduttore, ma a mio giudizio l’originale perduto era 
autentico. Senza dubbio la traduzione dal greco al latino da parte del 
funzionario di Federico II non è delle migliori, tuttavia non avreb-
be avuto senso falsificare una fonte per la quale si doveva prestare 
un servizio al sovrano; inoltre i possedimenti e i diritti detenuti da 
Deutesalve sembrano rientrare nella categoria di molti aristocratici. 
Questo documento dimostra ulteriormente che un tenimentum può 
avere la medesima funzione nell’esazione del servizio militare impo-
sto agli aristocratici che possedevano beni “feudali”. Ciò potrebbe 
spiegare la grande assenza della terminologia feudale in questo pe-
riodo? Si può ipotizzare che i beni detenuti da Deutesalve a Simeri 
fossero burgensatica, infatti, nonostante questa sia una tipologia di 
proprietà diversa da quella feudale, il servizio militare a volte veni-
va tassato anche su queste proprietà. Viene confermato, infine, che 
la “possessione” degli uomini nelle proprietà signorili e feudali era 
fondamentale, come dimostra anche una fonte che adesso esami-
neremo relativa a Oppido (oggi Oppido Mamertina nella Calabria 
meridionale). 

Il documento, datato al 118872, riporta completamente un atto 
del 1138, scritto su una carta di “bambacina” araba registrato negli 
uffici palermitani. Maximilia, signora di Oppido e sorella di Rug-
gero II, concede un feudum (feudum nuncupatum/φίον λεγόμενον), 
detenuto in precedenza da un certo Marescotto «ai tempi del mar-

72 Syllabus graecarum cit., doc. 225: il maestro giustiziere Giovanni di Reggio si era 
recato a Oppido - su ordine di re Guglielmo II - con alcuni aristocratici per “in-
vestire” il dominus Asclettino del feudo che era appartenuto al padre Gugliemo de 
Brui. Tuttavia Asclettino aveva incontrato l’opposizione della signora di Oppido 
Hodierna e dei suoi fratelli, i quali avevano affermato che soltanto una parte dei 
beni e degli uomini segnalati nel documento del 1138 - presentato da Asclettino 
- facevano parte del feudo del padre. L’estensione reale del feudo venne chiesta 
agli “anziani della terra”, i quali elencarono soltanto nove famiglie e alcuni beni 
visibilmente ridotti rispetto alla fonte del 1138. Asclettino, dal canto proprio, 
protestò affermando che un vero φίον καβαλλαρίων dovesse essere almeno della 
stessa consistenza di uomini e terre detenuti dal padre.



160

Riccardo Berardi

chese»73, a Guglielmo de Brui. Il φίον era composto da vigne, 
praedia, culture, castagneti, case e 32 famiglie di villani che doveva-
no ἀγγαρεία καὶ κανίσκια74; per i suddetti beni bisognava garantire 
al sovrano un cavaliere (feudum unius militis)75. D’altra parte i pos-
sedimenti feudali e non, che venivano tassati per il servizio militare, 
ebbero in diversi casi criteri di ricchezza disomogenei76: significativo 
è l’esempio di Bisignano. 

Nel 1248 i reintegratores feudorum77 affermarono che nella zona di 
Bisignano erano presenti feudi piccolissimi, a volte valutabili addi-
rittura come un centesimo di cavaliere; i titolari possedevano anche 
bona burgensatica, che era impossibile distinguere dalle res feudales 
concesse da Ruggero II attraverso i suoi sigilla78. Tale situazione po-
trebbe essere paragonata a quella di alcuni piccoli feudi descritti nel 
Salento dal Catalogus baronum - zona abbastanza vicina alla Calabria 
e con una tradizione simile - tassati a meno di un cavaliere e già 
comparati da J.-M. Martin79 con il servizio militare dei franci di San 
Lucido - riportato nella Platea dell’arcivescovo di Cosenza, che ave-
vano come compito la sorveglianza militare della costa. Il contesto 
e il motivo della costituzione di questi piccoli feudi sembrerebbero 
analoghi, d’altronde Bisignano non è geograficamente lontano dalla 
stessa San Lucido. Non solo, nella Platea del vescovo di Bisignano, 

73 Supra.
74 Su questo tipo di corvées si veda Martin, Centri fortificati cit., p. 509.
75 Vengono menzionati nel documento altri phia che confinavano con quello di 
Guglielmo de Brui.
76 Su questo argomento cfr. Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., pp. 257 ss.
77 Funzionari svevi inviati per annullare le illecite alienazioni di beni feudali.
78 Acta Imperii inedita saeculi XIII et XIV: urkunden und Briefe zur Geschichte des 
Kaiserreichs und des Königreichs Sicilien in den Jahren 1198-1400, vol. I (1198-
1273), ed. E. Winkelmann, Innsbruck 1880, doc. 927.
79 J.-M. Martin, Le service public, critère de distinction des élites: Italie méridionale 
de tradition byzantine et lombarde (Xe-XIIIe siècle), «Mélanges de l’École française 
de Rome - Moyen Âge», 124/2 (2012), pp. 531-545. Per la Platea dell’arcivescovo 
di Cosenza si veda l’edizione in La Platea di Luca arcivescovo di Cosenza (1203-
1227), ed. E. Cuozzo, Avellino 2008.



161

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

redatta alla fine dell’età sveva80, è riportato che gli abitanti dei casali 
intorno a Bisignano dovevano il servitium galearum per la flotta re-
gia81. È possibile fare un altro confronto, ma indiretto, in quanto 
ebbe un’evoluzione diversa, con la militia napoletana, a cui venne-
ro affidati piccoli o piccolissimi feudi82; si trattava quindi di gente 
benestante - sia presso Bisignano che Napoli - alla quale il sovrano, 
per ottenere un servizio militare “permanente”, consegnò feudi di 
piccole dimensioni. 

Notevole è l’altra sezione della fonte sveva, nella quale si constata 
che i funzionari erano sgomenti perché i feudi concessi da Ruggero 
II spesso non menzionavano terre o beni fondiari, ma soltanto uo-
mini e mulini, senza appezzamenti di terra. 

Da questa dichiarazione si possono trarre alcune considerazio-
ni: probabilmente gli agenti dell’imperatore rimasero colpiti più 
dalla presenza di elenchi di villani che componevano i feudi che 
dalla loro consistenza, marcando la differenza con i feudi del nord 
del Regno83. Per quanto riguarda i mulini, verosimilmente, la pos-
sessione e la gestione di qualche impianto poterono garantire il 
servizio militare. 

Sulla consistenza dei feudi, bisogna mettere in risalto che in Ca-
labria - come sottolineano i funzionari - si usavano anche pratiche 
successorie egualitarie (basate sul diritto longobardo) sia per i beni 
feudali che per quelli burgensatici, che condussero ad una forte 
frammentazione delle signorie, sebbene siamo a conoscenza di una 
costituzione fatta emanare dal re normanno che impediva la riduzio-

80 Sulla datazione cfr. Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., p. 282, n. 49.
81 P. De Leo, Un feudo vescovile nel Mezzogiorno svevo. La platea di Ruffino vescovo 
di Bisignano, Roma 1984, p. 124.
82 E. Cuozzo, La militia Neapolitanorum: un modello per i milites normanni di 
Aversa, «Mélanges de l’école française de Rome», 107/1 (1995), p. 32; Martin, 
Guerre, accords cit., pp. 23 ss.
83 Tuttavia bisogna precisare che anche nella documentazione ducale - quando 
veniva eseguita una donazione a chiese e monasteri - erano indicati precisamente 
gli uomini “concessi”, mentre i beni soltanto genericamente.



162

Riccardo Berardi

ne della consistenza dei feudi e dei beni feudali84. Ciò fu tollerato da 
Ruggero II ma anche dagli altri sovrani85. 

84 La norma è stata recepita in età sveva nel Liber Augustalis: Die Konstitutionen 
Friedrichs II. Für das Königreich Sizilien, ed. W. Stürner, Hannover 1996, p. 369, 
III, 5.1. Secondo S. Carocci (Signorie di Mezzogiorno cit., p. 177 nota 70) “proba-
bilmente la legge di Ruggero II alla quale Federico II faceva riferimento era pro-
prio la già ricordata assisa di Ariano contro il danneggiamento e l’alienazione dei 
regalia” (su questa assisa “Scire volumus” si veda: Le Assise di Ariano. Testo critico, 
traduzione e note, ed. O. Zecchino, Cava dei Tirreni 1984, pp. 28, 70. E. Cuozzo 
ha ipotizzato che “nel linguaggio corrente della cancelleria rogeriana” con il ter-
mine regalia venissero indicati anche i feudi concessi dal re. Da ultimo Cuozzo, 
La cavalleria cit., p. 144). La supposizione di S. Carocci è avanzata in virtù del 
nuovo orientamento monarchico secondo cui in età sveva sempre più frequente-
mente i patrimoni degli aristocratici erano considerati feudi, per questo ci fu una 
“rilettura funzionale ai nuovi indirizzi” (Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., p. 
176). Ciò è certamente plausibile, d’altra parte, a mio avviso, bisogna considerare 
che l’utilizzo del lessico feudale con Federico II rimase instabile nel descrivere le 
proprietà fondiarie dei nobili (infra); perché i redattori del Liber Augustalis avreb-
bero dovuto interpretare e riportare feudum anziché regalia? Del resto anche altre 
norme attribuite posteriormente a Ruggero II - come il controllo sui matrimoni 
degli aristocratici - non ci sono pervenute direttamente, quindi è possibile che si 
tratti di due leggi - sui feudi e sui regalia - diverse.
85 In un’inchiesta angioina, ordinata da Carlo I d’Angiò, che riprende documen-
ti di età sveva, si precisa che presso Bisignano le successioni feudali avvenivano 
nel rispetto del diritto longobardo; di conseguenza è probabile che anche in altre 
zone ai cadetti di famiglie aristocratiche dessero in eredità soltanto una parte degli 
uomini del feudo e qualche mulino (cfr. I Fascicoli della Cancelleria Angioina ri-
costruiti dagli Archivisti napoletani, vol. III, cur. S. Palmieri, Napoli 2008, p. 37). 
Sul diritto longobardo nel Mezzogiorno d’Italia: J.-M. Martin, Le droit lombard 
en Italie méridionale (IXe-XIIIe siècle): interpretations locales et expansion, in Dots et 
douaires dans le haut Moyen Âge, cur. F. Bougard, L. Feller, R. Le Jan, Roma 2002, 
pp. 97-121; rist. Martin, Byzance cit., pp. 393-413. Per gli studi sulle pratiche di 
successione nelle signorie si vedano: J.-M. Martin, Pratiques successorales en Italie 
méridionale (Xe-XIIe siècle): Romains, Grecs et Lombards, in La transmission du pa-
trimoine: Byzance et l’aire méditerranéenne, Actes du colloque tenu à la Fondation 
Hugot du Collège de France (24-25 novembre 1995), cur. J. Beaucamp, G. Da-
gron, Paris 1998, p. 189-210; E. Cuozzo, Matrimoni e successioni feudali nel Regno 
di Sicilia. Dalle Assise di Capua (1220) al “Liber Augustalis” (1231), in Scritti per 
Isa. Raccolta di studi offerti a Isa Lori Sanfilippo, cur. A Mazzon, Roma 2008, pp. 
291-302; E. I. Mineo, Nobiltà di Stato. Famiglie e identità aristocratiche nel tardo 



163

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

Per quanto concerne la questione del “feudo” in Calabria in “epo-
ca ruggeriana” le supposizioni sono abbastanza numerose: è plausi-
bile che i domini nobiliari tariffati con l’unità di misura del feudum 
militis si basassero più sul possesso di persone che di territori; natu-
ralmente la dipendenza e il prelievo sui contadini variava in base alla 
condizione giuridica86. È doveroso mettere in evidenza come i feudi 
calabresi fossero sempre di piccole dimensioni e potessero essere in-
seriti in territori sia del “demanio regio” che in altre signorie; quanto 
affermato è ben documentato in età sveva87.

Sull’uso della terminologia feudale in Sicilia88 non ci sono perve-
nuti esempi diretti89; anche in un diploma del 1148 riguardante la 
conferma di tutti i diritti signorili della cattedrale di Palermo - de-
finito dall’editore come una falsificazione in forma di originale del 
XIII secolo - compare soltanto il termine demanium nostro90. Sulla 
richiesta del servizio militare disponiamo di un documento non da-
tato, che contiene, tuttavia, una specifica sulla sua redazione durante 
il regno di Ruggero II. In questo si richiede a Gervasio Ruffo una 
prestazione nell’armata regia per due tenimenti nei pressi di Sciacca: 
avrebbe dovuto fornire un balestriere a piedi per un mese se le ope-

medioevo. La Sicilia, Roma 2001, pp. 33 ss.; Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., 
pp. 174 ss.
86 Su questo argomento si rimanda a ivi, pp. 280 ss.
87 I Fascicoli della Cancelleria cit., p. 33 ss., p. 57 ss., p. 185 ss., ma in particolare 
p. 299 ss.) vengono descritte delle baronie generalmente composte da un castrum, 
uomini e casalia, dai quali il titolare prelevava delle tasse e sui quali esercitava i 
diritti di bassa giustizia; a volte all’interno vi erano dei feudi che potevano essere 
formati da una vigna o da dipendenti.
88 Questione analizzata in un importante articolo di Bresc, Le fief cit., pp. 77 ss. 
Per altri esempi di terminologia feudale nelle altre regioni del Mezzogiorno d’Ita-
lia cfr. E. Cuozzo, La feudalità del “Regnum” nell’età di Ruggero II, in Alle origini 
del Costituzionalismo Europeo. Le Assise di Ariano. 1140-1990, cur. O. Zecchino, 
Roma - Bari 1996 p. 169; Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., pp. 120 ss.
89 Si veda Rogerii II cit., doc. †76 (1148), nel quale è riportato «feuda et possessiones 
que sunt alicui servitio obligate». Per il documento si rimanda a supra, nota 33.
90 Ibid.: dove compare anche «demanium nostro in Sicilia».



164

Riccardo Berardi

razioni militari si fossero svolte in Sicilia91. Questo documento è - in 
parte - simile alla concessione elargita dal sovrano a Deutesalve.

Altri esempi di terminologia “feudale” provengono da fonti di 
poco successive alla morte di re Ruggero II e sembrano essere di due 
tipologie. La prima descrive territori “feudali” più grandi e omoge-
nei: 1) nel 1157 venne fatta alla cattedrale di Palermo la donazione 
del territorio di Brucato definito feodum scilicet sex militum; il redat-
tore distingue i beni in demanio e in servizio come nel Catalogus ba-
ronum92. 2) Giovanni Malcovenant nel 1162 chiese di poter cedere 
il castello di Calatrasi - probabilmente detenuto già in età ruggeriana 
- per il quale non poteva garantire il servizio di undici milites; in 
cambio aveva ricevuto due casali per un valore di un feudum trium 
militum93. 

Forse la monarchia cercò di dare in feudo territori più grandi per 
ottenere maggiori cavalieri, ma l’aristocrazia sembrò non avere le 
risorse necessarie per adempiere a tale evoluzione. 

La seconda tipologia riguarda concessioni di casali in “feudo” di 
più piccole dimensioni: nel 1158 ritroviamo pheudum nostrum sive 
casale Bullichel in due diplomi di Adelicia, nipote di Ruggero II: il 
territorio fu donato al monastero - di sua fondazione - di S. Lucia 
di Adernò94. Nel secondo diploma è segnalato che insieme al casale 
vennero dati 40 villani. È possibile affermare che in Sicilia i feudi e i 
territori tassati, a volte, per il servizio militare già in epoca norman-
na, fossero abbastanza grandi. Nelle fonti pervenuteci sulla Calabria 
non è mai menzionato un intero castrum “tassato” integralmente con 
l’unità di misura del feudum militis. D’altra parte i reintegratores feu-

91 G. L. Barberi, I Capibrevi di Giovan Luca Barberi, III. I feudi del Val di Mazara, 
cur. G. Silvestri, Palermo 1888 (ed. anast. Palermo 1985), p. 346.
92 Ultima edizione in Guillelmi I. Regis Diplomata, ed. H. Enzensberger, Köln - 
Wien 1996, doc. 22.
93 G. Siragusa, Il Regno di Guglielmo I in Sicilia. Illustrato con nuovi documenti, 
Palermo 1885, pp. XXXVIII-XLI.
94 C. A. Garufi, Per la storia dei secoli XI e XII. II. I conti di Montescaglioso. I. Goffre-
do di Lecce signori di Noto, Sclafani e Caltanissetta. II. Adelicia di Adernò, «Archivio 
Storico per la Sicilia orientale», 9 (1912), docc. 7, 8.



165

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

dorum, inviati nell’isola da Federico II, dichiararono che il feudo in 
Sicilia si formò esclusivamente su una grandezza che dovrebbe corri-
spondere ad un feudo di cavaliere, ovvero ad un terreno di 30 aratri 
di trenta salme, 20 delle quali venivano fatte coltivare dai villani. 
Secondo i funzionari in alcuni casi queste terre avevano raggiunto 
un’estensione compatta, mentre in altri - nella maggior parte dei casi 
- prevaleva una conformazione a macchia di leopardo95. 

I feudi composti da villani furono probabilmente una prerogativa 
di Calabria e Sicilia96, “regioni” in cui l’esercizio di diritti di prelie-
vo e comando su famiglie di coltivatori dipendenti rappresenta la 
struttura portante di numerosi patrimoni di una certa consistenza, 
compresi quelli dei milites e notabili locali. Nel Catalogus baronum, 
eccettuato qualche caso, i “feudi” citano pochi villani. D’altra parte - 
come ha dimostrato Carocci - bisogna precisare che al di là di questo 
importante censimento, in tutto il Regno di Sicilia il “possesso” di 
villani si configura come l’unità di misura di una prestazione mili-
tare97.

Concludendo, Ruggero II fece come perno della sua organizza-
zione politica il controllo dei patrimoni degli aristocratici che permi-
sero la costruzione dell’armata comitale e regia: per questo motivo si 
impose una certa continuità nei possedimenti e nel controllo delle 
successioni. 

La diatriba storiografica sul feudo e sul feudalesimo e sulla validi-
tà euristica del concetto sembra irrisolvibile anche per la mancanza 
di fonti, ma la presenza del nuovo termine φίον in Calabria e Basili-
cata è indiscutibile.

Abbiamo dimostrato che feudo, tenimento e casale erano tariffati 
per la prestazione del servizio militare già in epoca normanna. Inol-
tre, mentre durante il regno di Ruggero II - almeno per la Calabria 
- i “feudi” erano di piccola o piccolissima taglia, nell’epoca dei due 
Guglielmi - specie in Sicilia - alcuni erano caratterizzati da una di-

95 Acta Imperii cit., doc. 924, pp. 701-702.
96 Sulla Sicilia cfr. Bresc, Le fief cit., pp. 84-86.
97 Vedi gli esempi in Carocci, Signorie di Mezzogiorno cit., p. 152 ss.



166

Riccardo Berardi

mensione maggiore, ma non erano frequenti, sebbene la qualità della 
terminologia feudale fosse più precisa. Il feudo di ridotte dimensioni 
rimane in Calabria e Sicilia, e in età sveva e angioina è una consue-
tudine; esso non era mai un intero territorio - anche se quest’ultimo, 
come precedentemente esaminato, poteva essere interamente tarif-
fato; anzi alla signoria meridionale mancò la territorialità dei suoi 
possedimenti e diritti98 per diversi secoli, addirittura fino al XVI99. 
Nonostante manchino ricerche precise, si può supporre che ancora 
in età sveva l’utilizzo del termine feudum - indubbiamente più diffu-
so che in età normanna - fosse irregolare100, venendo spesso affianca-
to, nella descrizione delle proprietà fondiarie aristocratiche, ai casali 
e tenimenta. Del resto, ancora nella prima metà del Cinquecento in 
Calabria, nel grande principato dei Sanseverino di Bisignano, i pos-
sedimenti feudali erano una minoranza101.

98 È un tema su cui insiste molto S. Carocci in ivi, pp. 450-454.
99 Si vedano F. Senatore, Parlamento e luogotenenza generale. Il regno di Napoli nella 
Corona d’Aragona, in La Corona de Aragón en el centro de su Historia (1208-1458): 
la Monarquía aragonesa y los reinos de la Corona, cur. J. A. Sesma Munoz, Saragozza 
2010, p. 453; R. Berardi, Le platee o reintegre dei Sanseverino di Bisignano: diritti e 
prelievo signorile nella Calabria settentrionale (secc. XV-prima meta del XVI), in La 
signoria rurale nell’Italia del tardo medioevo. Archivi e poteri feudali nel Mezzogiorno 
(XIV-XVI sec.), cur. F. Senatore, Firenze 2021, pp. 73-151; F. Senatore, Signorie 
personali nel Mezzogiorno (XIV-XVI sec.), in La signoria rurale nell’Italia del tardo 
medioevo. Azione politica locale nelle campagne dell’Italia tardomedievale, cur. A. 
Fiore, L. Provero, Firenze 2021, pp. 179-200.
100 Come per la Sicilia ha già segnalato Bresc, Le fief cit., p. 81. Si vedano an-
che D. Girgensohn - N. Kamp, Urkunden und Inquisitionem des 12. und 13. 
Jahrhundert und Patti, «Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und 
Bibliotheken», 45 (1965), pp. 133-151 docc. 7, 8, 9; Mineo, Nobiltà cit., passim.
101 Berardi, Le platee o reintegre cit.



167

Feudo e servizio militare in Calabria e Sicilia durante l’età di Ruggero II

Fig. 1 Principali toponimi di Calabria e Sicilia menzionati nel testo.





169

CARMELINA URSO

La politica matrimoniale 
alla corte normanna di Sicilia

La dominazione normanna della Sicilia, come è noto, fu il frutto 
di una intensa, instancabile e trentennale attività militare che coin-
volse agli inizi i due fratelli Roberto il Guiscardo e Ruggero I d’Alta-
villa. Poi l’iniziativa passò nelle mani e nel genio politico e militare 
di quest’ultimo: gli Arabi furono infine sconfitti e l’isola conquistata. 
L’eco degli eventi alimentò la fama di Ruggero, gran conte di Sicilia, 
anche al di fuori di quella contea che fu il cuore pulsante dell’Italia 
normanna e, dal tempo di Ruggero II, del Regnum Siciliae.

Noi, tuttavia, non seguiremo né Ruggero I né il figlio Ruggero II 
e i successori nelle tante imprese; non puntualizzeremo le fasi alterne 
dei loro rapporti con l’autorità pontificia; né indagheremo i progetti 
militari con i quali intendevano rafforzare il dominio nello scacchie-
re del Mediterraneo. Ricostruiremo, invece, la fitta rete parentale, 
frutto del loro accorto programma matrimoniale, per, da un lato, 
confermare il credito di cui godevano presso tutte le corti europee, e 
dall’altro segnalare che indirizzi espansionistici e cambi di obiettivi e 
di alleanze erano spesso anticipati o seguiti dalla stipula di contratti 
nuziali. 

E inizieremo, per meglio recuperare le ragioni delle loro scelte, dai 
modi esemplari con cui, seppur in un contesto territoriale diverso da 
quello siciliano, mosse le sue pedine il duca Roberto il Guiscardo1. 

1 Sul punto e sulle fonti di riferimento, cfr. P. Dalena, «Guiscardi coniux Alberada»: 
donne e potere nel clan del Guiscardo, in Roberto il Guiscardo tra Europa, Oriente e 
Mezzogiorno, Atti del Convegno internazionale di studio promosso dall’università 



170

Carmelina Urso

Per finanziare le azioni militari, mirate ad estendere il suo potere nel 
sud della penisola italiana, egli aveva cercato di approfittare delle ric-
chezze del greco Pietro di Tira, governatore di Bisignano (Calabria), 
chiedendo la mano della figlia. Poco sappiamo sui termini del patto; 
certo è che non giunse mai a compimento. Roberto sposò, infatti, 
la normanna Alberada. Comunque, sia l’accordo con Pietro di Tira, 
dal quale pare avesse ricevuto ventimila soldi d’oro, sia il matrimo-
nio con Alberada, che gli garantì il contributo militare del nipote 
di questa, Gerardo di Buonalbergo, forte di ben duecento cavalieri, 
favorirono la sua penetrazione nelle terre di Calabria2. La spinta defi-

degli Studi della Basilicata in occasione del IX centenario della morte di Roberto 
il Guiscardo (Potenza - Melfi - Venosa, 19-23 ottobre 1985), cur. C. D. Fonseca, 
Galatina (LE) 1990, pp. 157-180; su Sichelgaita, cfr. A. Bonnini, Sichelgaita, in 
Dizionario biografico degli Italiani, 92, Roma 2018, ad vocem, anche per i matri-
moni incrociati fra sorelle di Sichelgaita ed esponenti della nobiltà normanna, che 
accompagnarono, per rafforzarne gli esiti, quello di Roberto; P. Skinner,  ‘Halt! Be 
men’: Sichelgaita of Salerno, gender and the Norman conquest of the Southern Italy, 
«Gender and history», 12 (2000), pp. 622-641, partic. 634-636; Ead., Sichelgaita of 
Salerno. Amazon or trophy wife?, «Journal of medieval military history», 3 (2005), pp. 
72-87; A. Galdi, Sichelgaita e le altre. Donne di potere (?) nel Mezzogiorno medievale, 
in Matilde di Canossa e il suo tempo, Atti del XXI Congresso internazionale di studio 
sull’alto medioevo in occasione del IX centenario della morte (1115-2015)  (San 
Benedetto Po - Revere - Mantova - Quattro Castella, 20-24 ottobre 2015), I, Spo-
leto 2016, pp. 75-98. A H. Houben, Ruggero II di Sicilia. Un sovrano tra Oriente 
e Occidente, Roma - Bari 1999, pp. 14 ss. rimandiamo per una panoramica sulle 
altre unioni matrimoniali che favorirono l’insediamento in Italia meridionale dei 
normanni; sul tema in generale cfr. J. Drell, The aristocratic family, in The society of 
Norman Italy, cur. G. A. Loud, A. Metcalfe, Leiden - Boston - Köln 2002, pp. 110-
113; H. Houben, I Normanni, Bologna 2013, pp. 62-67, 75 e passim.
2 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero e del fratello Roberto il Guiscardo, 
edd. V. D’Alessandro, E. Spinnato, Palermo 2000, I 17. 30, pp. 36-38, 44-45; 
Amato di Montecassino, Storia dei Normanni, ed. G. Sperduti, Cassino 1999, III 
10-11, pp. 78-79; Anna Comnena, La precrociata di Roberto il Guiscardo, ed. S. 
Impellizzeri, Bari 1965, I XI 2, p. 7. Sugli effetti positivi delle “scelte” del Gui-
scardo, vd. R. Manselli, Alberada, in Dizionario biografico degli Italiani, 1, Roma 
1960, ad vocem; Dalena, «Guiscardi coniux Alberada»: donne e potere cit., pp. 163-
164 ss. sui punti oscuri che segnano la presenza di Alberada accanto a Roberto e 
sulle motivazioni del divorzio.



171

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

nitiva venne dal suo successivo matrimonio: nel 1058/593, ripudiata 
Alberada, ufficialmente «poiché trovò che […] non poteva essergli 
moglie, perché sua parente», celebrò a Melfi le nozze con la salerni-
tana e longobarda Sichelgaita, sorella del principe di Salerno Gisul-
fo II, figlio anch’egli di quel Guaimario IV che aveva già concesso 
un’altra delle sue figlie al normanno Drogone. Quel legame inseriva 
Roberto in «una nobile parentela» locale, facilitando l’integrazione 
normanna nella regione e ponendo le premesse «per realizzare un 
più ampio disegno politico che gli avrebbe conferito prestigio con il 
facile consolidamento […] del proprio potere sui territori conquista-
ti e con l’acquisizione di nuovi.»4 

In Sicilia, il gran conte Ruggero si avviava a divenire il più noto 
e ammirato “principe” in tutta Europa5. Aveva a poco a poco creato 
un’intricata trama di parentele, abbandonando presto le anguste 
cerchie normanne per proiettarsi verso più vasti ambiti europei. 
Un salto di qualità che procedette per gradi e si irrobustì con le 
nozze dei figli e in particolare delle figlie, preziose pedine nei suoi 
piani matrimoniali. Egli stesso, nel 1061 o nei primi del 1062, si 
era unito in prime nozze a Mileto con Giuditta d’Evreux, una nor-
manna di nobile stirpe, congiunta di Guglielmo il Conquistatore. 
Giuditta era arrivata dalla Normandia in Calabria con il fratella-

3 La data del 1058, indicata da Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero (I, 
30-31, pp. 44-45) è contestata da H. Houben (Adelaide «del Vasto» nella storia 
del regno normanno di Sicilia, in Mezzogiorno normanno-svevo. Monasteri e castelli, 
ebrei e musulmani, Napoli 1996, pp. 85-86), che poggia le sue conclusioni sulla 
testimonianza di Amato di Montecassino, Storia dei Normanni, IV 18 (per la cita-
zione). 20, pp. 103-104, e Guglielmo di Puglia, Le Gesta di Roberto il Guiscardo, 
ed. F. De Rosa, Cassino 2003, II vv. 416-432, p. 134. 
4 Dalena, «Guiscardi coniux Alberada»: donne e potere cit., p. 168; l’importanza 
del matrimonio, assieme ai contatti col papato «svolta fondamentale nelle strate-
gie normanne e nella storia del Mezzogiorno», è sottolineata da S. Tramontana, 
Il Mezzogiorno medievale. Normanni. Svevi, angioini, angioini, aragonesi nei secoli 
XI-XV, Roma 2000, p. 22. Per la valenza delle scelte matrimoniali normanne, 
intese come strumenti politici, Amato di Montecassino, Storia dei Normanni, II 
29, pp. 65-66.
5 Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 17-18, 31.



172

Carmelina Urso

stro Roberto di Grantmesnil, in rotta con Guglielmo6. L’accompa-
gnava, con ogni probabilità, anche il fratello Arnaldo, che fu presto 
ucciso in battaglia. Ruggero la raggiunse subito per sposarla. Presto 
però fu costretto dai suoi impegni militari a ritornare in Sicilia; 
appena possibile si portò di nuovo in Calabria con l’intenzione, 
peraltro, di farsi consegnare dal fratello Roberto altre città con le 
quali «dotare decorosamente la giovane moglie, come spettava a 
una fanciulla di nobili natali.»7 In seguito, durante le fasi più tu-
multuose dell’avanzata normanna in Sicilia, Giuditta rimase al suo 
fianco e lo confortò con il suo coraggio nei lunghi mesi d’assedio 
a Troina (1062/3), allorquando tutti «cercavano di ostentare una 
certa serenità nel volto e nel parlare»8, mentre pativano la sete e la 
fame.

Quando, forse nel 1077 e comunque prima del 1080, Giuditta 
venne a mancare, Ruggero convolò in seconde nozze ancora con 
una normanna, Eremburga, figlia di Guglielmo di Mortain, sulla 
quale Goffredo Malaterra si limita ad annotare che, alla sua morte, 
mettendo a punto una precisa e meditata strategia, Ruggero, ormai 
cinquantenne, si unì con la nipote del “famosissimo” marchese Bo-
nifacio del Vasto, Adelaide, che, all’epoca, si era nel 1089/1090, ave-
va circa 14/15 anni9. Non era una normanna, al pari delle prime due 

6 Id., I Normanni cit., p. 197.
7 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, II 19-21. 23, pp. 63-64, 66; E. 
Pontieri, La madre di Ruggero: Adelaide del Vasto contessa di Sicilia regina di Geru-
salemme (?-1118), in Atti del Convegno internazionale di Studi ruggeriani (21-25 
aprile 1954), II, Palermo 1955, p. 330. Per la parentela di Giuditta e le notizie 
sulle ragioni della sua presenza in Calabria, cfr. J. J. Norwich, I Normanni nel Sud 
(1016-1130), Milano 1971 (ed. or., London 1967), pp. 169-170; F. P. Tocco, 
Ruggero I, in Dizionario biografico degli Italiani, 89, Roma 2017, ad vocem.
8 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, II 29-30, pp. 71-74; P. Hamel, 
Adelaide del Vasto regina di Gerusalemme, Palermo 1997, p. 18.
9 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, IV 14, p. 150. Su Adelaide e 
le date che scandiscono la sua presenza in Sicilia, sulle fonti di riferimento e la 
bibliografia più accreditata, che sarà qui ripresa solo quando si approfondiscono 
episodi che attengono specificatamente al tema oggetto del presente studio, cfr. 
C. Urso, Adelaide «del Vasto», callida mater e malikah di Sicilia e Calabria, in 



173

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

mogli che certo erano servite per saldare i collegamenti fra il conte e 
illustri famiglie normanne, bensì un’esponente della potente stirpe 
comitale degli Aleramici del nord Italia. La scelta gli consentiva di 
imparentarsi con una casata di grande prestigio, ma soprattutto di 
assecondare e incoraggiare l’immigrazione che era già in atto in Sici-
lia di forze nuove, di “lombardi” che egli intendeva coagulare attor-
no alla sua persona e alla contea con vincoli personali, per rafforzarsi 
sul piano militare.

Figli di primo letto di Ruggero furono Matilde, Adelisa, Emma 
e due maschi, Goffredo e Giordano, a meno di non accettare la ver-
sione di quanti assegnano il primo al secondo matrimonio e l’altro 
ad una relazione extraconiugale10. Flandrina (o Flandina), la figlia 
prediletta di Ruggero, era nata dal matrimonio con Giuditta o da 
quello successivo con Eremburga11, alla quale sono attribuite anche 
le nascite di un’altra Matilde (moglie del normanno Roberto d’Eu12) 

«Con animo virile». Donne e potere nel Mezzogiorno medievale (secoli XI-XV), 
cur. P. Mainoni, Roma 2010, pp. 53-84; Ead., «Le rughe di Adelasia», vetula 
regina di Gerusalemme. Il dato storico a confronto con la mentalità e l’immaginario 
medievali, in Ead., La mentalità medievale fra immaginario e simbolismo, Bari 
2016, pp. 19-36. Su Bonifacio, la sua “marca” di difficile collocazione territoria-
le, ammesso pure che sia mai esistita, e sulla stessa denominazione della casata, 
più corretto definire Aleramica anziché “del Vasto”, sono interessanti le pun-
tualizzazioni di R. Bordone, Il «famosissimo marchese Bonifacio». Spunti per una 
storia delle origini degli Aleramici detti del Vasto, «Bollettino storico-biografico 
subalpino», 81 (1983), pp. 587-602. Rimando a Houben, Ruggero II di Sicilia 
cit., pp. 33-39, anche per le osservazioni sul matrimonio di Adelaide e il re di 
Gerusalemme, Baldovino, che rientra sempre nell’ottica del legame dinastico 
propiziato dalla ricchezza delle doti, enorme nel caso di Adelaide, delle spose 
normanne; cfr. F. P. Tocco, Ruggero II. Il Drago d’Occidente, Palermo 2011, pp. 
34-38, 47-48, 51-52; Id., Ruggero II, in Dizionario biografico degli Italiani, 89, 
Roma 2017, ad vocem.
10 Su Giordano, nato ex concubina, Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, 
III 36, p. 129.
11 In realtà il nome della madre non è noto: H. Houben, Adelaide «del Vasto» nella 
storia del regno normanno di Sicilia, in Mezzogiorno normanno-svevo. Monasteri e 
castelli, ebrei e musulmani, Napoli 1996, p. 111.
12 Ivi, p. 110.



174

Carmelina Urso

e forse di un altro Goffredo. Ma è asserita pure l’esistenza di una 
Muriella di madre ignota, un’illegittima probabilmente, che fu spo-
sata con il normanno Giosberto di Lucy, divenuto dopo la morte di 
Ruggero uno dei più fedeli collaboratori di Adelaide13. Da quest’ul-
tima nacquero Simone e Ruggero II14 e diverse figlie femmine, fra le 
quali ancora una Matilde.

Ebbene, già dal 1080 Ruggero aveva iniziato a collocare le figlie 
presso grandi lignaggi europei. Aveva allargato cioè i suoi orizzonti 
che erano parentali e nel contempo strategici. La fama del nuovo 
soggetto politico siciliano, d’altronde, si era diffusa in tutta Europa, 
associata alle “voci” che favoleggiavano delle ricchezze accumulate 
dal gran conte15. Le doti che si poteva supporre avrebbero portato le 
giovani normanne ai loro sposi, invogliarono nobili e sovrani a chie-
derne la mano: Matilde e Adelisa, come si è detto figlie di primo let-
to, furono promesse rispettivamente al conte di Tolosa e marchese di 
Provenza, Raimondo IV di St. Gilles, e al conte di Montesantangelo, 
Enrico16. Sul primo matrimonio sappiamo che, nel 1080, la mano 
di Matilde fu chiesta dagli inviati del conte in Sicilia. Raimondo, 
«appresa la data delle nozze, si mise in viaggio alla volta della Sicilia 
e si affrettò per anticipare l’arrivo». Si procedette subito alla stipula 
dei patti nuziali; l’ammontare della dote fu precisato alla presenza di 
testimoni e le nozze furono celebrate in maniera solenne e sfarzosa. 
Trascorso del tempo, i due sposi lasciarono l’isola. Dopo di che gli 
avvenimenti si intrecciano con lo sposalizio, di cui si dirà a breve, di 
un’altra figlia di Ruggero, Emma.

Il secondo matrimonio, quello di Adelisa, databile all’incirca dal 
1086 al 1096, pur rimanendo confinato in ambiente normanno, 
potrebbe tuttavia avere avuto un grande significato, se si ricorda che 

13 Ibid.
14 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, IV 19. 26, pp. 157-159, 170.
15 Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 13 ss.
16 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, III 22-23, pp. 116-117, per le 
nozze di Matilde, secondo Malaterra figlia della prima moglie di Ruggero; Hou-
ben, Adelaide «del Vasto» cit., p. 84, nota 11, e, per questa Adelisa, morta prima 
del 1096, pp. 108-109.



175

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

Enrico, lo sposo, era nipote di Guaimario IV di Salerno (padre di 
Sichelgaita); egli si era scontrato con Roberto il Guiscardo, avvici-
nandosi all’impero bizantino, per poi tornare al fianco di Ruggero 
Borsa, l’erede del Guiscardo. Enrico era senza dubbio un personag-
gio complesso e ambiguo, ma si può supporre che la sua alleanza 
servisse al gran conte nell’azione di ridimensionamento del ducato 
normanno dopo la scomparsa, nel 1085, di Roberto17.

Già nel 1095 si hanno notizie del matrimonio, propiziato da 
papa Urbano II e dalla marchesa Matilde di Canossa, di una figlia di 
Ruggero non meglio identificabile (la Maximilla, si è scritto, figlia 
di Adelaide che allora era veramente parvula) con Corrado di Lore-
na, re di Germania ed erede dell’imperatore Enrico IV. Il pontefice 
e la contessa miravano a dotare il principe di una consorte che gli 
fornisse una solida base finanziaria. «Giovane e scapolo», ci informa 
infatti il Malaterra, era entrato presto in contrasto con il padre, ma 
poiché «non aveva i fondi necessari per le sue intraprese, dietro sug-
gerimento del papa e della suddetta marchesa Matilde, […] chiese 
in sposa la figlia del conte di Sicilia e di Calabria». In realtà quelle 
nozze, che presupponevano un ampliamento dei contatti e delle pro-
spettive politiche generali non da poco, non giovarono a Corrado, 
che fu infine sostituito nella successione al trono dal fratello Enrico 
V18. Nel 1097, un’altra figlia di secondo letto di Ruggero, anonima 
o ancora una volta di nome Adelisa, sposò il re Colomano d’Unghe-
ria. La fanciulla salpò da Palermo su navi cariche dei doni nuziali; 
giunse «ad Alba [Alba Iulia, nell’attuale Romania, ndr], che era sotto 
la giurisdizione del re degli Ungari» e fu accolta con tutti gli onori. 
Le nozze furono «annunziate da banditori in tutta la Pannonia» e fu 
tale la partecipazione popolare che la cerimonia, a sentire sempre il 

17 Sul personaggio, vd. H. Houben, Enrico di Montesantangelo, in Dizionario bio-
grafico degli Italiani, 42, Roma 1993, ad vocem.
18 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, IV 23, pp. 162-163; Houben, 
Adelaide «del Vasto» cit., nota 39 di p. 89 e pp. 99-101, dove si dà conto della pos-
sibilità che forse Ruggero I ebbe due figlie omonime, sposatesi una con Corrado 
e l’altra, questa sì figlia di Adelaide, con un esponente della dinastia toscana degli 
Aldobrandeschi; Id., Ruggero II di Sicilia cit., p. 31; Id., I Normanni cit., p. 75.



176

Carmelina Urso

Malaterra, si dovette tenere «in un accampamento di tende costruite 
con rami verdeggianti.»19 

Inoltre, a una Giuditta, della quale non è certa la madre, fu dato 
in sposo il conte di Conversano, Roberto di Bassonville, e Emma, 
figlia di Giuditta d’Evreux, convolò in seconde nozze con il conte di 
Montescaglioso, Rodolfo. In realtà Emma, nel 1092, era stata chie-
sta in sposa da Filippo I di Francia, il quale mirava al suo patrimonio 
dotale, secondo quello che pare fosse diventato un topos nelle fonti 
normanne, tanto è ricorrente il riferimento alla ricchezza normanna 
e alla consistenza delle doti delle giovani di corte. Per realizzare il 
suo progetto, il re capetingio aveva ripudiato la precedente consorte 
Berta, invocando una presunta consanguineità ma senza perfeziona-
re l’atto. All’oscuro di questo grave impedimento, Emma era stata 
mandata in Francia sotto la scorta del conte Raimondo di Provenza 
che, lo si è appena segnalato, «aveva promesso il matrimonio a un’al-
tra figlia del conte», Matilde. Scoperto l’inganno del re di Francia, il 
matrimonio fu annullato; gli accompagnatori di Emma riuscirono a 
riportare indietro solo la dote, nonostante gli ostacoli frapposti dallo 
stesso Raimondo, che avrebbe volentieri incamerato quei beni. La 
giovane, anche se non mancano altre ipotesi, pare invece che si sia 
dovuta accontentare di unirsi con un conte di Clermont, e poi, in 
seconde nozze, con il conte di Montescaglioso20. La Matilde figlia di 

19 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, IV 25, pp. 165-167; Houben, 
Adelaide «del Vasto» cit., nota 35 di p. 88; Id., I Normanni cit., p. 75.
20 A proposito di Giuditta, in Rocco Pirri (Sicilia sacra disquisitionibus et notitiis 
illustrata, cur. A. Mongitore, V. M. Amico, I, Panormi 1733 [rist. anast.], p. 735), 
dopo peraltro averne indicato in Adelaide la madre, si racconta di una donazione 
mirata alla costruzione a Sciacca di una chiesa, significativamente dedicata alla Mad-
dalena, per espiare i suoi peccati, ad sui facinoris, scilicet stupri expiationem, frase che 
S. Tramontana (Chiese rurali e controllo sociale nelle campagne del regno normanno, 
in Id., Le parole, le immagini, la storia. Studi e ricerche sul Medioevo, cur. C. M. 
Rugolo, I-III, Messina 2012, I, pp. 232-233) interpreta come una denuncia dei 
rapporti prematrimoniali intrattenuti da Giuditta con il futuro sposo. La contea 
di Conversano in provincia di Bari fu creata nel 1133 «in via sperimentale [come] 
nuovo organismo feudale […] Soltanto dopo il 1140 egli [Ruggero II, ndr) avviò la 
diffusione sistematica nel Regno delle ‘nuove’ contee», per essere concessa da Rug-



177

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

Adelaide, la terza con questo nome a parere di H. Houben, sposò, 
scrive Alessandro di Telese, con il consenso del fratello Ruggero II 
allora già successo al padre, Rainulfo di Alife e Avellino e ricevette in 
dote «l’intera Valle Caudina con tutti i castelli ivi esistenti», terre che 
ella pretese le fossero restituite quando il marito entrò in conflitto 
con il fratello21. Ad Ugo di Gircea (Hugues of Jersey), per il cronista, 
Ruggero I aveva concesso la mano di una figlia e Catania in dote. 
Non è chiara l’identità della giovane, ma si è ipotizzato che potrebbe 
trattarsi di quella Flandrina che, divenuta vedova nel 1075, quando 
Ugo, assediato dai nemici nei pressi di Paternò, fu ucciso, si sarebbe 
congiunta, come appresso si dirà, con Enrico del Vasto22. Il terzo 
matrimonio di Ruggero I, quello con Adelaide del Vasto, era stato 
infatti perfezionato, per rendere ancora più forte il rapporto fra le 
due casate, con le unioni fra due sorelle e un fratello di Adelaide23 i 
figli di Ruggero, Goffredo, Giordano e Flandrina: 

gero II al cognato, che poi nel 1154 ebbe anche la contea di Loritellum (E. Cuozzo, 
«Quei maledetti normanni». Cavalieri e organizzazione militare nel Mezzogiorno 
normanno, Napoli 1989, pp. 111-113). Per Emma, cfr. Goffredo Malaterra, Imprese 
del conte Ruggero, IV 8, pp. 144-145; sulla vicenda e sul matrimonio di Emma con 
un conte di Clermont, vd. Houben, Adelaide «del Vasto» cit., p. 109, per la scheda 
su Emma con le diverse teorie sui suoi matrimoni e sulla possibilità, non del tutto 
convincente, dell’esistenza di due Emme, figlie di Ruggero I; Id., Ruggero II di Sicilia 
cit., p. 31. Non va tralasciato il fatto che Goffredo Malaterra, appena citato, pare of-
frire una variante diversa dell’epilogo della vicenda: «Il conte Raimondo […] sposò 
la figlia del conte di Clermont. Emma poté prendere marito […] riscattando il padre 
dall’ingiuria che verso di lui il re Filippo aveva macchinato, e salvando sé stessa da 
nozze empie e contro legge, ancorché regali». 
21 Fu questa Matilde, sorella di Ruggero II, a patrocinare la scrittura di una Storia 
di Ruggero II: Alessandro di Telese, Storia di Ruggero II, ed. R. Matarazzo, Napoli 
2001, Prologo, p. 3; II 14-15 pp. 37, 39, anche sulla sua dote e i momenti del-
le nozze. Su tutti questi progetti matrimoniali, cfr. H. Houben, I Normanni nel 
Sud, in Studi in onore di Salvatore Tramontana, cur. E. Cuozzo, Pratola Serra (AV) 
2003, pp. 276-277.
22 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, III 10, pp. 103-104.
23 Pontieri, La madre di Ruggero cit., pp. 343-344, in mancanza di notizie certe, 
ipotizza che Enrico potrebbe essere arrivato nell’isola prima ancora della sorella, 
assieme ad un gruppo di “lombardi”.



178

Carmelina Urso

Nel 1089 il conte Ruggero, essendogli morta la moglie Eremburga, 
[…], prese un’altra sposa di nome Adelaide, nipote del famoso mar-
chese italiano Bonifacio, cioè figlia di un suo fratello, una giovane 
senz’altro di bell’aspetto; e promise in matrimonio a due sorelle di 
questa giovane due dei suoi figli, cioè Goffredo e Giordano. Ma 
Goffredo non conobbe neppure la promessa sposa poiché fu stron-
cato da una malattia […] prima che raggiungesse l’età per sposarsi, 
mentre Giordano celebrò il matrimonio24. 

Il più importante tra questi matrimoni, soprattutto per i positivi 
riscontri negli anni della vedovanza di Adelaide, fu quello fra Enri-
co, il fratello della comitissa, e Flandrina. L’assegnazione ad Enrico 
di un vasto territorio che comprendeva Paternò e Butera, costituito 
in contea al tempo di Ruggero o, più tardi, durante la reggenza di 
Adelaide25, confermava l’obiettivo di rinvigorire l’alleanza con gli 
Aleramici da contrapporre allo strapotere della feudalità. 

Vivo Ruggero, Adelaide partecipò attivamente al governo della 
contea siciliana; quando rimase vedova, forse perché gli altri figli 
legittimi del gran conte erano già scomparsi o perché fu in grado di 
fare prevalere nella linea ereditaria i suoi discendenti, resse la contea 
in nome prima del figlio Simone e poi, dopo la morte prematura di 
quest’ultimo, di Ruggero II. Adelaide gestì con determinatezza la 
reggenza (1101-1112), assicurando al figlio un potere saldo e con-
solidato negli ordinamenti amministrativi e giuridici, il controllo 
della feudalità e una “capitale”, Palermo26. Ottenne questi brillanti 
risultati grazie ai fidati collaboratori di cui si circondò. Fra costoro 
ricordiamo, perché rilevante nell’economia della nostra indagine, 
Roberto di Borgogna, che Adelaide ebbe al suo fianco facendo leva 
su un vincolo matrimoniale, cioè offrendogli la mano di una non 

24 Goffredo Malaterra, Imprese del conte Ruggero, IV 14, p. 150.
25 Sul punto, oltre a Houben, Ruggero II di Sicilia cit., p. 30, dove l’assegnazione è 
attribuita a Ruggero I, cfr. Urso, Adelaide “del Vasto” cit., pp. 70-71.
26 Houben, Adelaide «del Vasto» cit., pp. 98-99; E. Cuozzo, Palermo normanna. Un 
esempio di acculturazione, in Studi in onore di Salvatore Tramontana cit., p. 126.



179

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

meglio identificata figlia sua o di altro letto di Ruggero I27. Lo attesta 
Orderico Vitale, peraltro nemico acclarato della comitissa28. 

Nel 1112, a Ruggero II, da poco maggiorenne e, dunque, ormai 
conte di Sicilia, fu recapitata una inaspettata richiesta di matrimonio 
indirizzata alla madre: il re di Gerusalemme Baldovino, abbaglia-
to dall’enorme patrimonio personale di Adelaide sul quale puntava 
per risolvere i problemi finanziari del suo regno, aveva inviato degli 
emissari presso la corte palermitana per chiederne la mano. Ruggero 
valutò bene la proposta e, avendone intuito le enormi e intriganti 
potenzialità, la approvò. A patto che il contratto matrimoniale in-
cludesse una clausola in virtù della quale, se Baldovino e Adelaide 
non avessero generato un erede, la corona del regno di Gerusalem-
me sarebbe passata sul suo capo. Ruggero, che cominciava a nutrire 
e a coltivare arditi disegni che proiettavano la potenza normanna 
nel vicino Oriente, usava la madre e il suo matrimonio regale quali 
strumenti di potere. È noto che l’avventura di Adelaide non rispettò 
le aspettative ed ebbe anzi un esito infausto. Baldovino, che non si 
era curato di fare annullare il suo precedente matrimonio con Arda 
di Edessa, fu accusato di bigamia e dovette ripudiare la contessa, che 
non superò l’affronto e ne morì29. 

L’insuccesso non fermò Ruggero, bensì lo convinse a rinnovare, a 
sostegno delle sue prospettive politiche di ampio respiro mediterra-

27 Forse la promessa sposa era «Una delle undici figliastre» di Adelaide, sostiene 
Norwich, I Normanni nel Sud cit., p. 312; cfr. Urso, Adelaide “del Vasto” cit., pp. 
69-72.
28 Orderico Vitale, The ecclesiastical history, ed. M. Chibnall, Oxford 2002, VI XIII 
15, p. 432; Houben, Adelaide «del Vasto» cit., pp. 94-97, sulle diverse opinioni de-
gli storici in merito alle accuse di Orderico, per il quale Adelaide, raggiunti i suoi 
scopi, si sarebbe liberata di Roberto, avvelenandolo. Houben prospetta l’ipotesi 
che Orderico avrebbe confuso nella sua cronaca Roberto Borrell, collaboratore 
acclarato di Adelaide, con Roberto di Borgogna. Sul periodo di reggenza, cfr. in 
particolare V. von Falkenhausen, Zur Regenschaft der Gräfin Adelasia del Vasto in 
Kalabrien und Sizilien (1102-1112), in AETOΣ. Studies in honour of Cyril Mango, 
cur. I. Sevcenko, I, Stuttgart - Leipzig 1998, pp. 87-115.
29 Urso, Adelaide «del Vasto» cit., pp. 82-84; Ead., «Le rughe di Adelasia» cit., pp. 
19-36; e supra n. 9.



180

Carmelina Urso

neo, gli ambiziosi programmi matrimoniali che avevano consentito 
al padre di stringere nuovi legami con le case regnanti più di spicco30. 
Egli chiese la mano di Elvira, figlia dell’ormai defunto Alfonso VI, re 
di Castiglia-Leon, che si era titolato “imperatore dell’intera Spagna” 
e anche, avendo sposato in quarte nozze una donna di origini more, 
Zaida, “imperatore delle due religioni”. L’unione, benedetta pare nel 
1117, risultava, a parere di Hubert Houben, densa di messaggi per 
i concorrenti in Italia di Ruggero e per i suoi sudditi di religione 
musulmana31. Non solo; è indicativo che, e lo sottolinea F. Paolo 
Tocco, la data del matrimonio coincida con quella del ripudio della 
madre Adelaide. Ruggero reagiva allo scacco subito a Gerusalemme, 
abbandonando, seppure momentaneamente, il suo “sogno” orienta-
le, e, cambiando la direzione dei suoi interessi, guardava ora «a Occi-
dente, anzi verso l’Occidente estremo della riscossa anti-islamica?»32 
Certo è che Elvira diede a Ruggero cinque figli maschi: nell’ordine, 
Ruggero, nato nel 1118, poi Tancredi, Alfonso (o Anfuso), Gugliel-
mo e, infine, Enrico33 nonché due figlie, Adelisa e Costanza. 

I matrimoni dei figli di Ruggero II sembrano rientrare nel proget-
to del re volto verso il controllo di aree strategiche del Medio Orien-

30 Sulla politica mediterranea ed europea di Ruggero II, cfr. Houben, Ruggero II di 
Sicilia cit., pp. 100-126; Id., I Normanni cit., pp. 99-101. 
31 Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 47-48. Per D. M. Hayes (Roger II of Sicily. 
Family, faith, and empire in the mediterranean world, Turnhout 2020, pp. 40-43) la 
quarta moglie di Alfonso, madre di Elvira, fu una nobildonna burgunda, di nome 
forse Isabella/Elizabeth oppure, secondo una nuova teoria che lo storico pare ap-
prezzare, Gisela, figlia di Guglielmo di Borgogna, mentre Zaira sarebbe stata una 
concubina di Alfonso, divenuta poi la sua quinta consorte.
32 Tocco, Ruggero II cit., pp. 52-54; i rapporti ai quali accenna lo storico riguar-
dano il matrimonio fra una figlia di Roberto il Guiscardo e il conte di Barcellona, 
Ramon Berenguer II. Sui progetti di Ruggero collegati al matrimonio con Elvira, 
vd. le ultime riflessioni di Hayes, Roger II of Sicily cit., pp. 34-59.
33 Per la cronologia delle nascite, Alessandro di Telese, Storia di Ruggero II, III 28, 
pp. 101-103; per i nomi fra parentesi dei figli di Ruggero II e per i dati sulla loro 
nascita, Pseudo Ugo Falcando, Storia della corte di Sicilia, ed. E. D’Angelo, Firenze 
2014, 2. 17, pp. 58-59 (per Anfuso); Cuozzo, «Quei maledetti normanni» cit., pp. 
42, 117; Houben, Ruggero II di Sicilia cit., p. 48 e nota 10.



181

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

te. Con buone probabilità, egli non aveva potuto approfittare della 
morte senza successori maschi, avvenuta nel febbraio 1130, del prin-
cipe Boemondo II di Antiochia, avanzando diritti su quel territorio, 
perché era il tempo della sua investitura regia. Ma qualche anno più 
tardi, nel 1135, cercò, favorito pare da accordi segreti con il patriarca 
Radulfo di Antiochia, di collocare uno dei suoi figli nel principato, 
facendogli sposare la giovanissima figlia di Boemondo, Costanza; 
tutto ciò prima che a prevalere fra i pretendenti fosse invece il figlio 
del duca Guglielmo IX d’Aquitania, Raimondo di Poitiers34. Il piano 
ruggeriano dunque era ancora una volta fallito, così come era desti-
nato al fallimento quello, fin troppo audace, di unire in matrimonio 
il primogenito Ruggero con una figlia dell’imperatore di Bisanzio. 
Andarono invece in porto le trattative “europee” che, grazie alla me-
diazione di Bernardo di Chiaravalle, si chiusero con il matrimonio, 
nel 1143, dell’appena citato Ruggero con Elisabetta, «la figlia del 
conte Teobaldo IV di Blois e Champagne, […] figlio di Adele, la fi-
glia del duca di Normandia e poi re d’Inghilterra Guglielmo il Con-
quistatore, che aveva sposato il conte Stefano di Blois-Champagne». 
Per una serie di circostanze propizie, il 22 dicembre 1135, Stefano 
era stato incoronato re d’Inghilterra. «La sposa scelta per il figlio di 
Ruggero non era quindi una figlia di re, ma era pur sempre la nipote 
del sovrano normanno di Inghilterra.»35

Nel febbraio dello stesso anno 1135, consumata, si suppone, dal-
la stessa malattia infettiva che, qualche mese prima, aveva colpito 
Ruggero, moriva Elvira. La regina di Sicilia doveva ancora avere circa 
trentacinque anni. Ruggero ne rimase sconvolto; «fu tanto oppresso 
dall’amarezza del dolore», recita la fonte, «che chiusosi per molti 
giorni nella propria stanza, non si fece vedere se non dai suoi ser-
vitori privati». Alcuni pensarono addirittura che fosse morto. Non 
era vero, ma certo passarono quasi quindici anni prima che egli si 

34 Guglielmo di Tiro, Chronicon, ed. R. B. C. Huygens, CCCM, LXIII, Turnhout 
1986, XIV 9, 20, pp. 641, 657; Houben, Ruggero II di Sicilia cit., p. 103.
35 Su questi episodi nuziali, Ivi, pp. 113-115, e n. 103 p. 194; Tocco, Ruggero II 
cit., pp. 115-116.



182

Carmelina Urso

decidesse a rimaritarsi, costretto peraltro dalla perdita di quattro dei 
suoi eredi maschi36. Ruggero, il primogenito che era stato investito 
del ducato di Puglia, scomparve il 2 maggio 1149; prima di lui erano 
morti, all’incirca nel 1138 Tancredi già principe di Bari, nel 1144 
Alfonso, principe di Capua, ed Enrico «forse prima del 1145.»37 Re-
stavano Simone, un illegittimo, che per Errico Cuozzo, sarebbe nato 
da «una innominata sorella» di Ugo, conte di Molise, a sua volta co-
niugato con la figlia naturale del re, Adelaide-Adelisa, e soprattutto 
Guglielmo, principe di Taranto, ma la corona rischiava troppo; la 
dinastia si sarebbe potuta estinguere38. 

Il secondo matrimonio di re Ruggero con Sibilla, sorella del duca 
Oddone II di Borgogna, fu pertanto celebrato nel 1149 ma durò 
pochissimo. Forse ne nacque quell’Adelicia (Adelisa) che, stando 
ancora a Errico Cuozzo, sposò il conte di Loreto, Gozzolino39. Co-
munque sia, un aborto spontaneo causò il decesso della regina già 
nel 1150. Questa volta Ruggero non perse tempo e nel 1151 sposò 
Beatrice, «una figlia del conte lotaringio Guithero di Rethel (nel-
le Ardenne francesi), che per via della madre - una figlia del conte 
Goffredo di Namur - era imparentata con gli Zähringer e i conti di 
Hennegau», ma vantava anche legami parentali interessanti e forieri 

36 Alessandro di Telese, Storia di Ruggero II, III 1, p. 79; Romualdo Salernitano, 
Chronicon, ed. C. A. Garufi, RIS, VII, 1, Città di Castello 1909-1935, p. 230; 
Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 86-87, 124-125; Tocco, Ruggero II cit., pp. 
87-88. Su questo e altri episodi che esaltano i rapporti di intenso affetto parentale, 
veri o inseriti dai cronisti a fini propagandistici, Drell, The aristocratic family cit., 
pp. 108-110.
37 Sulle investiture dei figli di Ruggero II, vd. Cuozzo, «Quei maledetti normanni» 
cit., pp. 42 ss.; Houben, Ruggero II di Sicilia cit., p. 88.
38 Su Guglielmo e Simone, vd. Pseudo Ugo Falcando, Storia della corte di Sicilia, 2. 
18, p. 59; 19. 17-19, p. 137 passim, e note a pp. 359-360. L’individuazione della 
madre di Simone nella sorella di Ugo di Molise, attestata da una cronaca del secolo 
XIII, è ripresa da Cuozzo, «Quei maledetti normanni» cit., pp. 42, 117; ma contra, 
Houben, Ruggero II cit., p. 48, nota 10.
39 Cuozzo, «Quei maledetti normanni» cit., pp. 117-118. Il matrimonio, in pro-
spettiva, avrebbe dovuto rafforzare i legami fra il Regnum e la Francia: Hayes, Roger 
II of Sicily cit., p. 64. 



183

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

di possibili sviluppi politici con il regno di Gerusalemme e con il 
principato di Antiochia. Da Beatrice ebbe una figlia postuma, Co-
stanza, nata nel 1154. Ma già nel 1150 Guglielmo, il successore al 
trono che un anno dopo sarebbe stato nominato correggente del 
Regnum, era convolato a nozze con Margherita di Navarra, nata da 
Garcia IV Ramirez di Navarra e da Margherita de l’Aigle, a sua volta 
figlia del normanno Gilberto di Perche. Ancora una volta la Spagna 
e la Francia si confermavano i partner privilegiati della corte nor-
manna di Sicilia40.

Da tempo, d’altronde, dalla Francia arrivavano nel Sud Italia mo-
naci e pellegrini che, ritornati in patria, elogiavano le bellezze e le ric-
chezze di quelle contrade. Negli anni di Ruggero I, il benedettino nor-
manno, Ansgerio, era divenuto vescovo e abate a Catania; normanno 
e benedettino era anche il cronista di Ruggero e di Roberto il Guiscar-
do, Goffredo Malaterra; e non è un caso che più tardi Giuditta, sorella 
o sorellastra di Ruggero II, abbia fondato un monastero cluniacense 
nei pressi di Sciacca41. Durante la reggenza di Margherita di Navarra, 
nell’isola alle presenze francesi si aggiunsero quelle inglesi. Fra i tanti, 
ricordiamo solo il cugino della regina Stefano di Perche, protagonista 
di una rapida quanto effimera carriera che lo portò a rivestire i panni di 
Cancelliere del regno e poco tempo dopo di Arcivescovo di Palermo, e 
Pietro di Blois, divenuto precettore dell’erede Guglielmo II42. Gravido 
di conseguenze negative fu proprio il matrimonio, avvenuto nel 1177, 

40 Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 125-126; per i collegamenti con l’Oriente 
che sono sullo sfondo del matrimonio di Ruggero con Beatrice, vd. Hayes, Roger 
II of Sicily cit., pp. 64-74, 80-85.
41 Per la notizia su Giuditta, vd. Houben, Ruggero II di Sicilia cit., p. 113.
42 Cfr. ultimamente sui due personaggi C. Urso, Pietro di Blois alla corte normanna 
di Sicilia, in Scienza, arte e cultura nella Sicilia normanna, cur. F. P. Tocco, Palermo 
2021, pp. 51-68. Il ruolo di Stefano durante la reggenza di Margherita dà conto 
della difficile posizione di Guglielmo II, erede ma non associato al trono, come 
è evidenziato in J.-M. Martin, La vita quotidiana nell’Italia meridionale al tempo 
del Normanni, Milano 1997 (ed. or., Paris 1994), pp. 327-328; sul punto, cfr. V. 
D’Alessandro, Corona e nobiltà nell’età dei due Guglielmi, in Potere, società e popolo 
nell’età dei due Guglielmi, Atti delle quarte giornate normanno-sveve (Bari - Gioia 
del Colle, 8-10 ottobre 1979), Bari 1981, p. 74.



184

Carmelina Urso

di quest’ultimo con Giovanna d’Inghilterra. Dopo il tramonto delle 
prospettive di alleanze, sempre sottolineate da trattative matrimoniali, 
dei normanni con i bizantini prima e poi con gli svevi - Federico I 
Barbarossa aveva offerto la mano di una sua figlia a Guglielmo II -, 
alla fine il re normanno sposò, infatti, una delle figlie di Eleonora 
d’Aquitania ed Enrico II Plantageneto. La giovane era imparentata 
anche con i reali di Castiglia e i duchi di Sassonia, visto che re Alfonso 
VIII di Castiglia era lo sposo di una sorella di Giovanna, Eleonora, 
omonima della madre, e che il sassone Enrico il Leone di Sassonia, il 
potentissimo rivale del Barbarossa, lo era di Matilde, un’altra sorella di 
Giovanna. Il re di Sicilia poteva a questo punto vantare collegamenti 
con tutte le monarchie d’Europa43.

La svolta che decretò la fine della dinastia normanna, tuttavia, si 
registra quando Costanza d’Altavilla, l’ultima delle figlie di Ruggero 
II, la quale nelle pagine di Ugo Falcando era stata al centro di ne-
goziati, sempre a scopo nuziale, con Goffredo della casata di Perche, 
per legittimare le macchinazioni del cancelliere Stefano di Perche e 
della regina Margherita volte a controllare il trono siciliano44, sposò 
lo svevo Enrico VI, figlio di Federico I. Quella che al momento sem-
brava a tutti - e in particolare al vescovo di Palermo Gualtieri, nel 
quale Riccardo di San Germano rintraccia il principale fautore del 
reale connubio45 - una mossa vincente per entrambe le parti in causa, 
si rivelò drammatica per la dinastia normanna dal momento in cui 
fu chiaro che Guglielmo II e Giovanna non avrebbero avuto figli. 
Al re, l’ultimo degli Altavilla, ancora una volta su suggerimento di 
Gualtieri, non restò che approvare i diritti successori della zia Co-
stanza, ponendo le premesse del passaggio del Regnum nelle mani 
degli svevi d’Hohenstaufen. Infatti,

43 Houben, Ruggero II di Sicilia cit., pp. 217-218.
44 Pseudo Ugo Falcando, Storia della corte di Sicilia, 51. 4, p. 297 e nota a p. 375; 
su Margherita e Costanza, vd. S. Tramontana, Il Mezzogiorno medievale cit., pp. 
50-52, 54-56 ss.
45 Riccardo da San Germano, La Cronaca, ed. G. Sperduti, Cassino 1999, Prologo, 
p. 25; S. Tramontana, Ruolo e immagini della Chiesa a Palermo nel secolo XII, in Id., 
Le parole, le immagini, la storia I cit., p. 206.



185

La politica matrimoniale alla corte normanna di Sicilia

Quando Guglielmo II scomparve, il matrimonio, stipulato nel 1184 
[…] assunse il significato di un’occasione dinastica per la restaura-
zione di un diritto schiettamente imperiale e tedesco: lo assunse con 
tale vigore, che vent’anni dopo persino l’anti-svevo Ottone IV, con-
seguita la corona imperiale, si avventurò nella conquista del mezzo-
giorno d’Italia46.

 Enrico, dunque, aveva reclamato il Regnum in base non solo ai 
diritti successori di Costanza proclamati per volontà di Guglielmo II 
e avvalorati dal giuramento dei nobili del regno a Troia del 118547, 
ma anche a un antico diritto dell’impero: 

cum pro obtinendo regno Siciliae et Apuliae, quod tum antiquo iure 
imperii tum ex ereditate illustris consortis nostrae Constantiae Roma-
norum imperatricis augustae ad imperium deveniatur, exercitum no-
strum ad ecclesiam Cassinensem usque reduxissemus […]48.

Per concludere vale la pena di riflettere sul fatto che, se dietro 
la strategia matrimoniale, in filigrana, si possono delineare intrecci 
familiari che sottendono valenze più ampie, è vero nel contempo 
che ripudi e abbandoni contrassegnavano altrettante crisi politiche e 
militari con pesanti, talvolta tragici risvolti. Non sempre o non per 
sempre i rapporti parentali garantivano, infatti, un’intesa stabile tra 
le famiglie coinvolte. I casi contrari non mancano: Rainulfo d’Alife, 
che era cognato di Ruggero II, avendone sposato la sorella Matilde, 
nonostante fossero state esaudite alcune sue richieste che ne avevano 

46 G. Tabacco, Impero e Regno meridionale, in Potere, società e popolo tra età nor-
manna ed età sveva (1189-1210), Atti delle quinte giornate normanno-sveve (Bari 
- Conversano, 26-28 ottobre 1981), Bari 1983, p. 15; cfr. P. Zerbi, Papato e Regno 
meridionale dal 1189 al 1198, ivi, pp. 52-53.
47 Riccardo da San Germano, La Cronaca, p. 25: «per volere del re tutti i baroni 
del Regno prestarono il giuramento che, qualora il re morisse senza figli, dopo la 
morte di lui restassero fedeli alla zia e al detto re Enrico suo sposo».
48 La citazione è in Tabacco, Impero e Regno meridionale cit., p. 17. Su questi 
momenti della storia normanna, cfr. M. Caravale, Il regno normanno di Sicilia, 
Milano 1966, pp. 73-79. 



186

Carmelina Urso

aumentato l’autorità nel territorio pugliese, fu a capo di una rivolta 
contro il potente sovrano. Il tradimento gli fruttò, nel settembre 
1137, la concessione pontificia e imperiale (Innocenzo II e Lotario 
II) del ducato di Puglia, in aperto contrasto con Ruggero. Più tardi, 
ad una sommossa contro Guglielmo I parteciparono, fra gli altri, 
Simone di Policastro, figlio del conte di Paternò e Butera Enrico 
del Vasto, storico alleato dei normanni, così come Gilberto, che, in 
quanto cugino della regina Margherita, era stato messo a capo della 
contea di Gravina ed era stato inoltre nominato connestabile di Pu-
glia e del principato di Capua. Dopo la morte di re Guglielmo, il fra-
tello naturale di Margherita, Rodrigo/Enrico, giunto dalla Navarra, 
ebbe la contea di Montescaglioso, ma non esitò a congiurare contro 
Stefano di Perche, il prezioso collaboratore della regina49.

E gli esempi potrebbero continuare ma servirebbero solo per con-
fermare che anche allora gli interessi politici o, peggio ancora, eco-
nomici avevano effetti inimmaginabili e devastanti su ogni tipologia 
di relazione e di accordo.

49 Per il caso di Rainulfo, che fu nel 1132 in conseguenza delle sue azioni e con 
grave suo rammarico abbandonato dalla moglie e dal figlioletto, vd. Falcone Be-
neventano, Chronicon, ed. R. Matarazzo, Napoli 2000, a. 1132, pp. 103-105 e 
passim per lo scontro fra Rainulfo e Ruggero; più favorevole a Ruggero II la ver-
sione di Alessandro di Telese (Storia di Ruggero II, I 7-8 ss.., 19, pp. 11, 13 ss., II 
14-16, pp. 37, 39; sullo scontro fra Rainulfo e Ruggero, II 24 ss., pp. 43 ss.; III 2. 
10. 34, pp. 79, 87, 107) che narra di una decisione spontanea della donna e non 
di una costrizione del re di Sicilia, suo fratello. Una selezione di queste fonti è in 
P. Delogu, I Normanni in Italia. Cronache della conquista e del regno, Napoli 1984, 
pp. 143-145, 150-152. Per Rainulfo d’Alife, cfr. Houben, Ruggero II di Sicilia cit., 
pp. 59 ss., 80-87, 91-95; Tocco, Ruggero II cit., passim; per Gilberto, parente di 
Margherita, e per il fratellastro che «la regina aveva deciso di chiamare Enrico, da 
Rodrigo che si chiamava, un nome che faceva senso ai Siciliani che lo deridevano 
come mai sentito e barbaro»: Pseudo Ugo Falcando, Storia della corte di Sicilia, 
12. 15, p. 99; 35. 3, passim, pp. 225-227. Tutti questi episodi in D’Alessandro, 
Corona e nobiltà nell’età dei due Guglielmi cit., pp. 66, 68, 72-73, 75-77.



187

NOELIA SILVA SANTA CRUZ

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de 
transculturación en el Mediterráneo medieval 1

En 1130, en el mismo año en que el monarca Ruggero II 
ascendía al trono, Constantino Rogadeo, el obispo de la villa 
de Ravello, comisionaba para su catedral, un ambón que todavía 
hoy se conserva in situ en la nave de la iglesia (fig. 1). Una mag-
nífica pieza de mármol, cuyo programa iconográfico sintetiza en 
dos episodios sucesivos la historia bíblica de Jonás y la ballena.  
Ambas escenas ofrecen la particularidad de estar ejecutadas de acuer-
do a una técnica musivara de gran originalidad en la que las pequeñas 
teselas que componen las figuras se fabricaron a partir de fragmentos 
reaprovechados de cerámicas islámicas importadas de Egipto2. 

Este singular púlpito ejemplifica materialmente de forma ex-
cepcional la sociedad híbrida, mixta, heterogénea que se forjó en la 
isla de Sicilia y en el sur de Italia con el asentamiento de los nor-
mandos y que alcanzó su apogeo hacia mediados del siglo XII3. Un 

1 Este trabajo se inscribe dentro del proyecto de investigación I+D+i Al-Andalus, 
arte, ciencia, y contextos en un Mediterráneo abierto. De Occidente a Egipto y Siria», 
ref. RTI2018-093880-B-I00, financiado por el Ministerio de Ciencia e Innova-
ción, Gobierno de España, y dirigido por S. Calvo Capilla.
2 R. B. J. Mason, Low-Tech in Amalfi: Provenance and Date Assignation of Medie-
val Middle-Eastern Pottery by Application of EyeBall Technique, in From Mine to 
Microscope: Advances in the Study of Ancient Technology, cur. A. J. Shortland, I. C. 
Freestone, T. Rehren, Oxford 2009, pp. 43-50. 
3 L. A. Kapitaikin, Sicily and the Staging of Multiculturalism, in A Companion to 
Islamic Art and Architecture, cur. F. B. Flood, G. Necipoğlu, Hoboken 2017, pp. 
378-404.



188

Noelia Silva Santa Cruz

ambiente multicultural fraguado a partir de intercambios y trans-
ferencias multidireccionales que tuvo su proyección en un reperto-
rio artístico que desafía cualquier intento de sistematización bajo 
las etiquetas artificiales y simplistas acuñadas por la historiografía 
tradicional. Bizantino, islámico o románico constituyen denomina-
ciones difícilmente aplicables por tratarse de términos restrictivos 
que no se ajustan a la realidad plural y diversa que impregnó tanto 
la arquitectura como las artes visuales o suntuarias originadas en 
este territorio.

En época de Ruggero II, el reino normando de Sicilia fue uno de 
los centros de producción de objetos en marfil más importante del 
Mediterráneo, en competencia con al-Andalus o el Egipto fatimí. 
Su intensa actividad artística relacionada con este preciado mate-
rial fue posible gracias a la considerable afluencia de colmillos de 
elefante que arribaron a sus costas. Como ha estudiado S. Guérin, 
durante los siglos XI y XII tanto los puertos de la isla como los de 
la Italia meridional - sobre todo Amalfi y Salerno -, estuvieron bien 
abastecidos de esta sustancia gracias a la existencia de una ruta de 
intercambio comercial estable con Ifriqīya. Desde la región de Su-
dán occidental (actuales Senegal, Ghana, Malí, Mauritania, etc…) 
las defensas de los paquidermos eran transportadas por mercaderes 
bereberes a través del desierto del Sahara4, siendo luego comercia-
lizadas en puertos del norte de África, principalmente al-Mahdīy-
ya, Túnez, una localidad marítima que resultaba muy próxima y 
accesible geográficamente para los sicilianos y suritálicos, quienes 
comúnmente acudían allí para aprovisionarse también de otros esti-
mados productos como oro y sal. Durante más de una década, entre 
1146-1160, Ruggero II incorporó al-Mahdīyya al reino normando, 
proclamándose Rex Africae, por lo que el acceso a este puerto y a las 

4 Para esta ruta caravanera trans-sahariana: S. M. Guérin, Gold, Ivory, and Co-
pper. Materials and Arts of Trans-Saharian Trade, in Caravans of Gold. Fragments in 
Time. Art, Culture, and Exchange across Medieval Saharan Africa, cat. exp., Block 
Museum of Art, Northwertern University, cur. K. Bickford Berzock, Princeton - 
Oxford 2020, pp. 175-201, partic. 192-195.



189

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

preciadas mercancías que se obtenían en él estuvo de esta forma por 
completo garantizado5.

En torno a este período está documentada también la presencia 
de comerciantes amalfitanos tanto en Fustat (Viejo Cairo) como en 
la ciudad de Alejandría donde adquirían colmillos de elefante direc-
tamente a los tratantes fatimíes6, quienes a su vez actuaban como 
intermediarios vendiendo el material obtenido de los ejemplares que 
vívían en el sureste de África (actuales Kenia, Mozambique, Zimba-
bwe, isla de Zanzíbar...), que conseguían a través de intercambios 
con la comunidad indígena de los Swahili7. 

Esta apreciable afluencia de marfil africano a Sicilia y a la Ita-
lia meridional a través de las dos vías descritas - complementarias y 
que funcionaron de forma simultánea -, auspició allí una industria 
eboraria variada y diversa, en consonancia con la pluralidad étnica 
y cultural que caracterizó a la corte de Ruggero II. Sorprende la na-
turalidad con que convivieron en el tiempo y el espacio diferentes 
lenguajes artísticos. 

5 D. Abulafia, The Norman Kingdom of Africa and the Norman Expeditions to Majorca 
and the Muslim Mediterranean, in Anglo-Norman Studies 7, Proceedings of the Battle 
Conference, 1984, Woodbridge 1985, pp. 26-49; H. Bresc, Le royaume normand 
d’Afrique et l’archevêché de Mahdiyya, in Le partage du monde. Échanges et colonisation 
dans la Méditerranée médiévale, cur. M. Balard, A. Ducellier, París 1998, pp. 347-
366; A. Metcalfe, The Muslims of Medieval Italy, Edinburgh 2009, pp. 160-180.
6 Véase S. M. Guérin, Forgotten Routes? Italy, Ifrīqiya and the Trans-Saharian Ivory 
Trade, «Al-Masāq», 25/1 (2013), pp. 70-91, partic. 84-85. En el libro de viajes de 
Nāsir ibn Jusraw titulado Safar-nama, redactado alrededor de 1050, se alude a la 
comercialización en los bazares de El Cairo de colmillos de elefante procedentes 
de Zanzíbar: A. Shalem, Trade in and the Availability of Ivory: The Picture Given 
by the Medieval Sources in The Ivories of Muslim Spain. Papers from a symposium 
held in Copenhagen from the 18th to the 20th of November 2003, cur. K V. Folsach, 
J. Meyer, voll. 2, 1, Copenhague 2005, pp. 24-35, partic. 30; Id., The Oliphant. 
Islamic Objects in Historical Context, Leiden - Boston 2004, pp. 31-32.
7 M. Horton, The Swahili Corridor, «Scientific American», 257/3 (1987), pp. 86-
93; M. Horton - J. Middleton, The Swahili: The Social Landscape of a Mercantile 
Society, Oxford 2000. Véase asimismo S. M. Guérin, Avorio d’ogni ragione: The 
Supply of Elephant Ivory to Northern Europe in the Gothic Era, «Journal of Medieval 
History», 36/2 (2010) pp. 156-174, partic. 159 y sgg.



190

Noelia Silva Santa Cruz

Junto al grupo de marfiles de Salerno - un conjunto de piezas con 
iconografía cristiana y estilo apegado a la tradición occidental8 -, 
coexistieron dos importantes producciones en las que intervinieron 
artífices islámicos o vinculados con la órbita islámica. Sobresale en 
primer lugar el grupo de marfiles sículo-árabes, un corpus de alrede-
dor de cuatrocientos objetos, entre los que se encuentran arquetas, 
píxides y peines litúrgicos9. Una abundante industria que alcanzó 
mucho éxito, expandiéndose y circulando por el Mediterráneo y 
Europa, la cual aglutina piezas pintadas con diferentes niveles de 
calidad. Sólo una pequeña parte de los recipientes que hemos con-
servado podrían relacionarse con encargos áulicos notables vincula-
dos con la corte real de Palermo. La gran mayoría, por el contrario, 
fueron productos comerciales, realizados en un material lujoso - el 
marfil siempre los fue - aunque transformados en mercancías ase-
quibles gracias a la estandarización de sus técnicas de fabricación 
y ornamentación, dirigidos a un público más amplio y de inferior 
poder adquisitivo, pero igualmente deseoso de ostentación10. Me-
diante un procedimiento de fabricación altamente simplificado, se 
lograron manufacturas eborarias más accesibles y de precio más ajus-
tado, destinadas al comercio interno y a la exportación. Una produc-
ción quasi industrializada - lo que A. Shalem definió oportunamente 
como mass production11 - cuyo sistema de trabajo seriado preludia 

8 Integrado por setenta placas con escenas del Antiguo y Nuevo Testamento con-
servadas en el Museo Diocesano de esa localidad, que debieron formar parte de 
la ornamentación de un gran objeto litúrgico, tal vez una cátedra, un paliotto o 
un relicario y que han sido puestas en relación con un probable taller amalfitano 
o salernitano. Una revisión actualizada en The Salerno Ivories. Objects, Histories, 
Contexts, cur. F. Dell’Acqua, A. Cutler, H. L. Kessler, A. Shalem, G. Wolf, Berlín 
2016.
9 S. Armando, Avori «arabo-siculi» nel Mediterraneo medievale, 2 voll., PhD, Uni-
versità degli Studi della Tuscia di Viterbo, Dipartimento di Scienze dei Beni Cul-
turali, 2012.
10 N. Silva Santa Cruz, The Siculo-Arabic Ivories and Their Spreading to al-Andalus, 
«Journal of Transcultural Medieval Studies», 4/1-2 (2017), pp. 147-190.
11 A. Shalem, From Individual Manufacturing to Mass Production: Notes on the 
Aesthetic of the Islam Traded Ivories of the Crusader Era in Facts and Artefacts: Art in 



191

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

la forma de ejecución de otras manufacturas medievales de índole 
masiva como los alabastros ingleses o los trabajos eborarios del taller 
de los Embriachi12. 

Además de este grupo de obras sículo-árabes, con el reino nor-
mando en época de Ruggero II se relaciona también otra sobresa-
liente familia de objetos fabricados en colmillo de elefante. Bajo la 
denominación de Saracenic Ivories - terminología acuñada en la se-
gunda mitad del siglo XX por el arabista Erst Kühnel13 -, se aglutina 
una industria diferente constituida por cajas y olifantes tallados14 
cuya producción se ha relacionado con artífices islámicos o influidos 
por la cultura islámica, si bien el debate sobre la posible ejecución 
material de una parte de estas piezas en el Egipto fatimí sigue abierto 
a día de hoy15.

Abordar el estudio de la eboraria en época de Ruggero II vincula-
da con artífices de origen árabe, o familiarizados por hibridación con 
las técnicas y modelos islámicos, exige una mirada amplia, inclusiva 
y no exclusiva, que ponga en conexión las dos manufacturas an-
teriores, tradicionalmente estudiadas separadamente, y que afronte 

the Islamic World: Festschrift for Jens Kröger on his 65th Birthday, cur. A. Hagedorn, 
A. Shalem, J. Kroger, Boston 2007, pp. 231-249.
12 Una reflexión sobre este tipo de producciones seriadas en O. Pérez Monzón, 
Producción artística en la Baja Edad Media. Originalidad y/o copia, «Anales de His-
toria del Arte», 22, extra 1 (2012), pp. 85-121.
13 E. Kühnel, Die sarazenischen Olifanthörber, «Jahrbuch der Berliner Mu-
seen-Neue Folge», 1 (1959), pp. 33-50; Id., Die Islamischen Elfenbeinskulpturen: 
VIII-XIII Jahrhundert, Berlín 1971.
14 El término olifante hace referencia a un instrumento de viento con ornamenta-
ción externa esculpida obtenido a partir de una defensa de elefante. 
15 Para la controvertida adscripción de estos objetos, véanse A. Shalem, The Oli-
phant. Islamic Objects in Historical Context, Leiden - Boston 2004; A. Shalem - M. 
Glaser, Die mittelalterlichen Olifante. Elfenbeinobjekte in einem Zeitalter des ästhe-
tischen Wandels, 2 voll., Berlín 2014; M. Rosser-Owen, The Oliphant: A Call for a 
Shift of Perspective in Romanesque and the Mediterranean: Points of Contact across 
the Latin, Greek and Islamic Worlds c. 1000-1250 (British Archaeological Associa-
tion, Biennial International Romanesque Conferences, 2ª, 2012, Palermo), cur. 
R. M. Bacile, J. McNeill, Leeds 2015, pp. 15-58.



192

Noelia Silva Santa Cruz

también la problemática derivada de la portabilidad de las piezas y 
la potencial movilidad de los artífices en el contexto de los procesos 
de transculturación que tuvieron lugar en el Mediterráneo medieval.

Como el profesor J. Johns ha señalado, la corte normanda experi-
mentó con Ruggero II un proceso de arabización selectivo tomando 
como modelo al vecino califato fatimí16. Un proceso que cristalizó 
en diferentes iniciativas y que convirtió a Sicilia y al sur de Italia en 
una de las áreas más receptivas a la difusión de la cultura visual fatimí 
fuera de los límites de Egipto. Los textiles y otros artefactos portables 
como la cerámica o los libros, de fácil circulación comercial y diplo-
mática, ejercieron un papel crucial como intermediarios en la migra-
ción al marfil de diseños ornamentales y temas iconográficos proce-
dentes de otros reinos, pero principalmente de Egipto, debido a su 
proximidad geográfica con Sicilia y a su papel como foco cultural, 
científico y artístico del Oriente mediterráneo17, lo que a un tiempo 
situó también a la corte normanda en sintonía con la cultura visual 
de otros territorios mediterráneos como al-Andalus o Bizancio18.

La exploración de estas dinámicas transmateriales permite por 
otro lado observar las estrechas relaciones en cuanto a lenguaje visual 
entre las dos principales producciones de objetos en marfil relacio-
nados con la corte de Ruggero II, producciones que - como ya se ha 
señalado - se han estudiado con frecuencia aisladamente atendiendo 

16 J. Johns, The Norman Kings of Sicily and the Fatimid Caliphate, in Anglo-Norman 
Studies 15: Proceedings of the Battle Conference and of the XI Colloquio Medievale 
of the Officina di Studi Medievali, 1992, cur. M. Chidnal, Woodbridge 1993, pp. 
133-159; Id., Arabic Administration in Norman Sicily. The Royal Diwan, Cambri-
dge 2002.
17 Para estas transferencias, E. R. Hoffman, Translation in Ivory. Interactions Across 
Cultures and Media in the Mediterranean During the Twelfth and Thirteenth Centu-
ries, in Siculo-Arabic Ivories and Islamic Painting, 1100-1300, Proceedings of the 
International Conference (Berlin, 6-8 July 2007), cur. D. Knipp, München 2011, 
pp. 99-119.
18 E. R. Hoffman, Pathways of Portability: Islamic and Christian Interchange from 
the Tenth Through the Twelfth Century, «Art History», 24/1 (2001), pp. 17-50; 
E. R. Hoffman - S. Redford, Transculturation in the Eastern Mediterranean, in A 
Companion to Islamic Art and Architecture cit., pp. 405-430.



193

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

a sus diferentes técnicas de fabricación, pero que evidencian fuentes 
de inspiración comunes que demandan una reflexión conjunta.

El uso de medallones o clípeos para albergar temas figurativos en 
ambos tipos de piezas, apunta a una asimilación de fórmulas textiles. 
Este recurso, consistente en desplegar tondos que acogen cuadrúpe-
dos o aves de perfil, se retrotrae a la Antigüedad Clásica y al mundo 
persa sasánida19 y está plenamente vigente en tejidos de producción 
egipcia como el fragmento conservado en el Victoria and Albert 
Museum, siglo VIII (inv. nº 253-1887)20 o el pedazo de tiraz con 
el nombre del califa al-Mustansir (r. 1036-1094), hoy en el Museo 
Islámico de El Cairo (inv. nº 9751)21. 

La misma inspiración en el suntuoso revestimiento que propor-
cionan los tejidos ricos se manifiesta también en la decoración ta-
pizante incluida sobre ciertas píxides pintadas, como la del Museo 
King Faisal Center for Research and Islamic Studies, Riyadh (Arabia 
Saudí)22, que coincide plenamente con el diseño de entrelazo con-
tinuo conservado en algunos restos de tejidos fatimíes coetáneos, 
como el fabricado en seda y lino del Museo Benaki, Atenas, siglo XII 
(inv. nº 15178)23. 

Las conexiones con los asuntos de la cerámica de reflejo metálico 
resultan sorprendentes por su proximidad y revelan cómo en ciertos 
casos los marfiles sículo-árabes copiaron literalmente composiciones 
prestigiosas ligadas al ámbito áulico presentes en la loza dorada fati-
mí, una manufactura muy apreciada cuyo ejemplares debieron circu-
lar con fluidez gracias a su condición portable. Uno de los ejemplos 
más elocuentes lo constituye la escena pintada en el lado izquierdo 

19 J. Trilling, The Language of Ornament, New York 2001, pp. 112-113.
20 E. R. Hoffman, Translation in Ivory cit., p. 104, fig. 5.
21 The World of the Fatimids, cat. exp. Aga Khan Museum, cur. A. S. Melikian-Chir-
vani, Toronto - München 2018, p. 184.
22 Procedente de la abadía de San Pedro en Salzburgo, Austria. Véase P. B. Cott, Si-
culo-Arabic Ivories, Princeton 1939, nº 73; The Unity of Islamic Art. An Exhibition 
of Islamic Art at the Islamic Art Gallery, King Faisal Center for Research and Islamic 
Studies, cat. exp., Riyadh 1985, p. 195, nº 173. 
23 The World of the Fatimids cit., p. 251.



194

Noelia Silva Santa Cruz

de la cubierta de la arqueta del Tesoro de la Capilla Palatina de Pa-
lermo, una de las más piezas elitistas conservadas de esta industria24, 
en la que un joven asistente conduce a una jirafa por la brida. Un 
tema de reminiscencias palatinas que reproduce con gran afinidad la 
escena del cuenco vidriado conservado en el Museo Benaki, Atenas 
(inv. nº 749)25. Lo mismo sucede con la imagen contigua, con dos 
personajes tocados con turbante subidos a lomos de un elefante, en 
la cual se advierten estrechos paralelos con el tema incluido en el 
fragmento de bowl cerámico datado en el siglo XII del Museo de 
Brooklyn, Nueva York (inv. nº 69.122.1), cuyo paquidermo exhibe 
también una gualdrapa textil asida mediante correajes y análogos 
adornos en las patas. Las dos imágenes anteriores deben interpretarse 
conjuntamente en conexión con la evocación de desfiles o procesio-
nes áulicas en los que participaban animales exóticos, celebrados con 
frecuencia en el califato egipcio como parte de la magnificencia y el 
fasto asociados al ceremonial regio26. 

Asimismo muchos de los motivos zoomorfos comprendidos en los 
programas decorativos eborarios manifiestan una estrecha dependen-
cia formal y estilística de los patrones ofrecidos en piezas cerámicas 
o de vidrio de manufactura egipcia. Los elegantes antílopes pasantes 
pintados sobre una de las cajas de la iglesia parroquial de Portovene-
re27, o tallados en ciertos olifantes - como el fragmento conservado en 
el Metropolitan Museum de New York (MET) (inv. nº 17.190.219) 

24 G. Davì, Il grande cofano con scene dipinte in Federico e la Sicilia. Dalla terra alla 
corona, II: Arti figurative e suntuarie, cat. exp., cur. C. A. Di Stefano, A. Cadei, 
Palermo 1995, pp. 170-173, nº 36; Id., Cofano con scene di caccia, in Nobiles 
Officinae. Perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo Reale di Palermo, cat. exp., cur. 
M. Andaloro, vol. I, Catania 2006, pp. 429-431, VI. 24.
25 The World of the Fatimids cit., p. 74.
26 Al-Maqrīzī narra cómo el califa al-Hākim celebró en 1005 con gran boato la 
fiesta de ruptura del ayuno (‘id al-fitr) organizando una cabalgata en la que parti-
ciparon seis elefantes y cinco jirafas. Véase al-Maqrīzī citado en D. Behrens-Abou-
seif, The Fatimid Dream of a New Capital, in The World of the Fatimids cit., p. 66, 
n. 43.
27 C. Di Fabio, Cofanetto en Federico e la Sicilia. Dalla terra alla corona cit., pp. 
203-204, n. 44.



195

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

(fig. 2)28 -, están estrechamente emparentados con diseños como el 
que ofrece el plato de loza dorada del Museo Islámico de El Cairo, 
siglo XI (inv. nº 14926)29 o el del fragmento de vidrio pintado del 
mismo museo y de cronología similar (inv. nº 14519)30. Los detalles 
de los animales en los tres medios coinciden con extraordinaria exac-
titud: el cuello curvado, la inclinación hacia atrás de las cabeza o la 
posición de las patas. La representación del marfil pintado asimila 
incluso un elemento de organización espacial que se trasfiere desde la 
loza: la doble línea que bordea el medallón, lo que constata el elevado 
grado de codificación formal de estos temas. 

Otro de los canales de intercambio más activos en cuanto a la 
recepción de temas iconográficos y ornamentales pudieron ser los li-
bros. Los manuscritos iluminados debieron desempeñar igualmente 
un papel crucial como transmisores de diseños a la eboraria, aunque 
resulta difícil localizar ejemplares supervivientes debido a la extrema 
sensibilidad y el elevado deterioro del papel. Los dibujos sobre este 
material que se han encontrado en Fustat (Viejo Cairo), datados 
por los especialistas entre los siglos XI y XII, constituyen un con-
junto excepcional y son una fuente gráfica magnífica para rastrear 
estas transferencias visuales. El MET conserva uno de estos folios 
(inv. nº 54.108.3), considerado uno de los más antiguos testimonios 
de códices iluminados procedentes del Islam medieval que nos han 
llegado31. La página, que perteneció al tratado zoológico de Ka b̀ 

28https://www.metmuseum.org/art/collection/search/446986?searchFiel-
d=All&amp;sortBy=Relevance&amp;ft=17.190.219&amp;offset=0&amp;r-
pp=20&amp;pos=1
29 Schätze der Kalifen. Islamische Künst zur Fatimidenzeit, cat. exp., cur. W. Seipel, 
Wien 1999, pp. 182, 184-185, nº 141.
30 Ivi, pp. 195, 198, nº 177.
31 F. Leoni, Folio from the «Mantiq al-wahsh» of Ka’b al-Ahbar, in Masterpieces 
from the Department of Islamic Art in The Metropolitan Museum of Art, cur. M. D. 
Ekhtiar, P. P. Soucek, S. R. Canby, N. N. Haidar, New York 2011, pp. 142-143, 
nº 91. Véase además E. J. Grube, Three Miniatures from Fustat in The Metropolitan 
Museum of Art in New York, «Ars Orientalis», 5 (1963), pp. 89-96, figs. 7-8, reedi-
tado en Id., Studies in Islamic Painting, Londres 1995, pp. 1-19.



196

Noelia Silva Santa Cruz

al-Ahbār (m. 652-653), titulado Mantiq al-wahsh (Discurso sobre 
los animales salvajes), está iluminada por ambas caras. El recto (fig. 
3) presenta varias líneas de texto acompañadas por la representación 
de una liebre de grandes orejas con la cabeza girada hacia atrás, que 
encontramos replicada igualmente en piezas cerámicas como en el 
bowl procedente de Fustat, Museum für Islamischen Künst, Ber-
lín, (inv. nº I. 35/64)32 o en placas eborarias de producción egipcia 
como la del Museo de Arte Islámico, Cairo (inv. nº 13979)33. Estos 
herbívoros manifiestan precisas y estrechas analogías con los repro-
ducidos sobre ejemplares sículo-árabes, como la arqueta del Museo 
Nazionale del Bargello, Florencia (inv. nº 724)34 o sobre piezas en 
marfil talladas de probable manufactura suritálica, como el fragmen-
to de olifante del MET antes aludido (inv. nº 17.190.219) (fig. 4), 
así como la caja del Museum für Islamischen Künst, Berlín, (inv. nº 
K 3101)35. 

Unas afinidades entre manuscritos iluminados, marfil y cerámica 
que se constatan igualmente si analizamos el verso del folio anterior 
donde está dibujado con sintéticos trazos un león (fig. 5). La pecu-
liar disposición de la cabeza del felino, girada hacia el espectador y 
ligeramente en perpectiva abatida, que se advierte también en re-
cipientes de loza fatimíes (v. g. plato del Museo de Arte Islámico, 
Cairo, inv. nº 14932)36, reaparece de nuevo en el olifante del MET 
(inv. nº 043177) (fig. 6)37, entre otros ejemplares. A esta secuencia 
de intercambios podemos agregar un componente más, ya que en 
la mayor parte de los casos los diseños coinciden asimismo con los 
que encontramos en el más importante ciclo pictórico normando 

32 Schätze der Kalifen, cit., p. 184, nº 142.
33 Ibid., pp. 80 y 82, nº 12.
34 A. Shalem, Hidden Aesthetics and the Art of Deception, en Siculo-Arabic Ivories 
and Islamic Painting cit., p. 43, fig. I.
35 http://www.smbdigital.de/eMuseumPlus?service=ExternalInterface&module=-
collection&objectId=1521083&viewType=detailView
36 E. J. Grube, Three Miniatures from Fustat cit, figs. 15-17.
37 https://www.metmuseum.org/art/collection/search/25164?searchField=All&am-
p;sortBy=Relevance&amp;ft=043177&amp;offset=0&amp;rpp=20&amp;pos=1



197

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

conservado, el techo de mocárabes de la Capilla Palatina de Palermo, 
que, entre los variados temas de su vasto programa iconográfico, 
acoge una pareja de leones flanqueando a un hombre sentado, de 
gran parentesco con los anteriores38. Estas concomitancias eviden-
cian cómo los ejecutores de grandes conjuntos murales en la corte 
palermitana estuvieron también involucrados en este circuito de in-
tercambios, manejando los mismos patrones figurativos.

La imaginería propagandística regia del reino de Sicilia-Sur de 
Italia evidenció también estos préstamos. La tipología del gober-
nante normando representado a la manera islámica - tal como se 
muestra en las pinturas de la Capilla Palatina39 y en algunas cajas 
pintadas sículo-árabes, como en la cubierta del ejemplar conservado 
en el Gemeentemuseum, La Haya (inv. nº 0758272)40 o en el frente 
de la desaparecida arqueta de la catedral de Würzburg41 -, donde 
aparece sentado, con las piernas cruzadas en posición estrictamente 
frontal, sosteniendo en el eje del cuerpo una copa, y evocando la 
imagen abstracta, estereotipada e impersonal del príncipe musulmán 
de acuerdo a un modelo de ascendencia abasí42, ofrece igualmente 
grandes paralelismos con iluminaciones de manuscritos de origen fa-
timí. Gran relevancia adquiere en este contexto el fragmento de folio 

38 J. Johns, Muslim Artists and Christian Models in the Painted Ceiling of the Ca-
ppella Palatina in Romanesque and the Mediterranean cit., pp. 59-89, partic. 69, 
fig. 11. 
39 H. Monneret de Villard, Le Pitture Musulmane al soffitto della Capella Palatina 
in Palermo, Roma 1950, figs, 189-190; La Cappella Palatina a Palermo, cur. B. 
Brenk, 4 vols., Modena 2010.
40 P. B. Cott, Siculo-Arabic Ivories cit., fig. 35c. Véase también https://www.
kunstmuseum.nl/en/collection/case?origin=gm. 
41 Destruida durante la II Guerra Mundial, véanse P. B. Cott, Siculo-Arabic Ivo-
ries cit., nº 47; R. H. Pinder-Wilson - M. A. Brooke, The Reliquary of St. Petroc 
and the Ivories of Norman Sicily, «Archaeologia», 104 (1973), pp. 261-305, partic. 
277-278.
42 Para la asimilación de esta iconografía en la corte normanda: N. Silva Santa 
Cruz, Siculo-Arabic, Andalusi and Fatimid Ivory Works: Iconographic Transfers and 
Visual Propaganda in Artistic and Cultural Dialogues in the Late Medieval Medite-
rranean, cur. M. Marcos Cobaleda, Cham 2021, pp. 207-221.



198

Noelia Silva Santa Cruz

procedente de al-Ashmûnain (Hermópolis Magna), fechado hacia 
el siglo X, hoy conservado en la Nationalbibliotek, Viena (inv. nº 
ACh 25.751)43, ya que atestigua el uso de esta fórmula iconográfica 
en Egipto y pone de relieve cómo estos prototipos debieron transitar 
fluidamente y fueron compartidos entre diferentes cortes. 

Tampoco podemos olvidar que ciertas piezas emblemáticas llega-
das a Palermo como posible regalo diplomático desde la corte fatimí - 
y que pasarían a engrosar el tesoro real, entre ellas la caja incrustada en 
marfil hoy en la Capilla Palatina44 -, pudieron actuar igualmente como 
canales de transmisión implicados de forma activa en la difusión de 
temas de promoción del soberano, sobresaliendo entre estos asuntos la 
reiterada iconografía del águila atacando un ánade o una liebre, que se 
rastrea con una interpretación estilística próxima en las cajas pintadas 
de la Catedral de Anagni o en la del Tesoro Sacro Vaticano, Roma 
(inv. nº 61902)45. Este tema, que coincide a la vez formalmente con 
la decoración marginal de algunos manuscritos iluminados coptos (v. 
g. códice de la Pierpont Morgan Library, MS 583)46, se localiza tam-
bién - corroborando su valor representativo y propagandístico - entre 
la escogida selección de imágenes pertenecientes al ciclo principesco 
islámico incluidas en las pinturas del techo de la Capilla Palatina47.

Analizados estos ejemplos resulta evidente que el repertorio te-
mático y los diseños mismos circularon activamente entre cortes mi-
grando de un medio a otro con gran fluidez, y generando una multi-

43 Schätze der Kalifen cit., pp. 95-96, nº 36; E. Grube, A Drawing of Wrestlers in 
the Cairo Museum of Islamic Art, «Quaderni di Studi Arabi» 3 (1985), pp. 89-106, 
reeditado en Id., Studies in Islamic Painting cit., p. 75, nº 82.
44 M. P. Demma, Il grande cofano con avori incrostati e iscrizione in caratteri naskhi 
in Federico e la Sicilia. Dalla terra alla corona cit., pp. 168-170; Id., Cofano con fi-
gure intarsiate e iscrizione nash in Nobiles Officinae cit., vol. I, pp. 137-139, II. 11.
45 S. Armando, Avori «arabo-siculi» nel Mediterraneo medievale cit., pp. 143-144.
46 D. Knipp, Pattern and Ornament in Siculo-Arabic Ivory Painting: The Track Leads 
to the Norman Principality of Antioch, in Siculo-Arabic Ivories and Islamic Painting 
cit., pp. 199-222, partic. 213, fig. 16.
47 H. Monneret de Villard, Le Pitture Musulmane al soffitto della Cappella Palatina, 
cit., figg. 157-162; La Cappella Palatina a Palermo, cit.



199

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

plicidad de nexos y complejas intersecciones multidireccionales que 
se entretejen y cuya direccionalidad resulta difícil de trazar y definir.

Las constantes relaciones diplomáticas, culturales y comerciales 
entre Sicilia y el reino fatimí propiciaron un flujo circulatorio conti-
nuo no sólo de objetos suntuarios sino también de personas. Entre 
los que se instalaron en la corte de Palermo y en la Italia meridional, 
debieron estar también artistas de este origen. De hecho, la impron-
ta estilística e iconográfica fatimí en las pinturas del techo de mocá-
rabes de la Capilla Palatina de Palermo, ha inclinado a varios auto-
res, entre ellos recientemente a L. Kapitaikin y J. Johns, a proponer 
que los ejecutores materiales de las mismas fueran maestros egipcios 
trabajando bajo patrocinio regio48.

Como ya se ha apuntado en este y otros trabajos, las coinciden-
cias estilísticas y la transferencia de temas iconográficos y detalles 
convencionales entre este conjunto y las obras en marfil coetáneas 
resultan altamente significativos49. Sintonizan incluso en el uso de 
un elemento estereotipado y convencional como es el halo, el cual 
rodea la cabeza de algunas figuras humanas o seres fabulosos. Frente 
a lo que sucede en otros reinos islámicos mediterráneos como al-An-
dalus, donde la aureola tuvo escaso arraigo, un repaso a produccio-
nes fatimíes sobre diferentes soportes evidencia la familiaridad de 
los artistas egipcios con este elemento, lo que induce a pensar que la 
asimilación del nimbo en la imaginería de la corte normanda pudo 

48 La procedencia egipcia de estos artífices fue propuesta por Ettinghausen en la 
década de los 40 del siglo XX y ha sido retomada desde hace unos veinte años. 
Véanse R. Ettinghausen, Paintings in the Fatimid Period: A Reconstruction, «Ars Is-
lamica», 9 (1942), pp. 112-124; L. Kapitaikin, The Paintings of the Aisle-Ceilings of 
the Cappella Palatina, Palermo, «Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana», 
35 (2003-2004), pp. 115-148; Id., The Twelfth-Century Paintings of the Ceilings of 
the Cappella Palatina, Palermo, 2 voll., PhD Thesis, University of Oxford 2011; J. 
Johns, Muslim Artists and Christian Models, cit.
49 Véase, por ejemplo, la imagen estereotipada del soberano como halconero a 
caballo o el caso de las harpías, aves fantásticas muy apreciadas en contextos áu-
licos por su valor apotropaico y benéfico, en N. Silva Santa Cruz, Siculo-Arabic, 
Andalusi and Fatimid Ivory Works, cit.



200

Noelia Silva Santa Cruz

producirse no sólo por la llegada de manufacturas suntuarias en cir-
culación sino también como consecuencia directa de la presencia en 
Palermo de maestros de este origen50.

Sin lugar a dudas la movilidad de artistas de un contexto cul-
tural a otro resulta un ingrediente esencial a la hora de entender la 
producción eboraria de época de Ruggero II, tanto la de marfiles 
sículo-árabes como la de olifantes o cajas talladas. Estos artistas tra-
bajarían para la élite normanda en talleres ubicados en Sicilia o en 
el sur de Italia aportando su bagaje visual y recurriendo a un legado 
técnico islámico. De hecho, la forma de construcción de algunas de 
estas arquetas pone de manifiesto una tecnología asimilable con la 
esfera fatimí, como ha demostrado S. Armando para la caja Morgan 
(MET, inv. nº 17.190.241), que recurre a un sistema de ensamblaje 
de las placas a los postes angulares idéntico al que exhiben los ejem-
plares conservados en el Museo Arqueológico Nacional, Madrid y 
en la Catedral de Mantua, producidos en Ifrīqiya en el tercer cuarto 
del siglo X, y vinculados con talleres áulicos gracias a la epigrafía del 
primero, que menciona como patrocinador al califa al-Mu ìzz51.

Parece probable que los maestros pudieran haber viajado allí don-
de se les requiriera en forma de talleres itinerantes de difícil consta-
tación documental52. Es factible incluso que trabajaran a un tiempo 
sobre varios soportes53, favoreciendo la transmedialidad, especial-

50 Ibid. e Ead., Los marfiles sículo-árabes y los intercambios artísticos con el Egipto fati-
mí. Algunas consideraciones sobre materialidad, transmaterialidad y transmedialidad, 
in Scienza, arte e cultura nella Sicilia normanna, cur. F. P. Tocco, Palermo 2021, 
pp. 181-202, partic. 194-195.
51 S. Armando, Fatimid Ivories in Ifrīqiya: The Madrid and Mantua Caskets between 
Construction and Decoration, «Journal of Islamic Archaeology», 2/2 (2015), pp. 
195-228, partic. 214-219.
52 La itinerancia de los artistas en la Sicilia normanda ya fue sugerida en M. Ros-
ser-Owen, The Oliphant cit., p. 48, y https://www.agakhanmuseum.org/collec-
tion/artifact/ivory-horn-oliphant-akm809
53 Materiales de dureza cercana al marfil, en cuya producción se emplea un utillaje 
similar son la piedra caliza, la madera y el estuco. Esta simultaneidad de medios 
artísticos se ha constatado en los obradores góticos parisinos de mediados del siglo 
XIII, uno de los pocos talleres medievales de eboraria de los que tenemos infor-



201

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

mente en el caso de los pintores, que podrían haber ejecutado si-
multáneamente obras sobre papel, pergamino, marfil e incluso sobre 
madera. ¿Podrían los artífices de grandes conjuntos como el techo 
de la Capilla Palatina ser los mismos que asumieran la realización 
a pequeña escala de la ornamentación pictórica de cajas eborarias u 
otros objetos? 

De todo lo que estamos viendo se deduce que la noción de mo-
vimiento está ligada implícitamente a las dinámicas transculturales 
que tuvieron lugar en el Mediterráneo durante la Edad Media: cir-
culación de modelos, circulación de artistas y también circulación de 
los propios objetos eborarios, en virtud de su inherente y potencial 
portabilidad.

La frecuente migración de estas piezas a otros ámbitos culturales 
les otorga un gran interés, ya que en su nuevo contexto adoptaron 
con asiduidad sorprendentes e inesperados roles. Resulta, por tanto, 
fascinante indagar en sus historias personales, en sus trayectorias vi-
tales, que incluyen de forma habitual cambios de localización geo-
gráfica y de universo cultural (traslocación)54. Esta circunstancia nos 
lleva a plantearnos que muchas de estas obras artísticas recorrieron 
dos existencias: su existencia original y una segunda vida o afterlife, 
en la que fueron redefinidas culturalmente y puestas de nuevo en uso 
asumiendo funciones hasta ese momento inéditas55.

mación documental. Véase S. M. Guérin, «Tears of Compunction» French Gothic 
Ivories in Devotional Practice, PhD Thesis, Department of Art, University of To-
ronto, 2009, pp. 70-72.
54 Sobre el concepto de traslocación y algunos ejemplos materiales de este fenóme-
no: A. Contadini, Translocation and Transformation: Some Middle Eastern Objects 
in Europe in The Power of Things and the Flow of Cultural Transformations. Art 
and Culture between Europe and Asia, cur. E. Saurma-Jeltsch, A. Eisenbeiß, Berlín 
2010, pp. 42-64.
55 Para el término afterlive véanse A. Shalem, Afterlive and Circulation of Objects 
in Gifts of the Sultan. The Arts of Giving at the Islamic Courts, Los Angeles County 
Museum of Art - Museum of Fine Arts, Houston, cat. exp., cur. L. Kamaroff, New 
Haven 2011, pp. 92-93; Id., The Second Life of Objects: Ivory Horns in Medieval 
Church Treasuries in Spätantike und Byzantinische Elfenbeinbildwerke Im Diskurs, 
cur. G. Büln, A. Cutler, A. Effenberger, Wiesbaden 2008, pp. 225-236; Byzantine 



202

Noelia Silva Santa Cruz

Buena parte de los objetos eborarios producidos en la corte nor-
manda viajaron a otros lugares de Europa a lo largo de la Edad Me-
dia - tanto las piezas pintadas como las talladas en marfil alcanzaron 
una enorme difusión geográfica - y acabaron recalando en su ma-
yoría en tesoros eclesiásticos56. Un ejemplo muy elocuente de este 
fenómeno de traslocación lo encontramos en el lote de cajitas sícu-
lo-árabes encontradas fortuitamente en 1998 durante unas obras de 
acondicionamiento en la Catedral de San Martiño, Orense, ocultas 
detrás de un altar barroco y ahora conservadas en el museo cate-
dralicio57. La función primaria de estas pequeñas arquetas fue la de 
contenedores lujosos para perfumes o joyas dentro del ámbito áulico 
o doméstico en la Sicilia normanda. Su asimilación en el contexto 
litúrgico hispano implicó sin embargo su transformación funcional. 

Images and their Afterlives: Essays in Honor of Annemarie Weyl Carr, cur. L. Jones, 
Burlington 2014.
56 Sobre los objetos en migración en el Mediterráneo medieval, véanse entre otros, 
A. Shalem, Islam Christianized. Islamic Portable Object in the Medieval Treasuries 
of the Latin West, Frankfurt 1998; Id., L’origine de quelques objets fatimides dans les 
trésors des églises d’Europe occidentale, «Dossiers d’Archéologie», 233 (1998), pp. 
72-79; Id., Objects as Carriers of Real or Contrived Memories in a Cross-Cultural 
Context: The Case of Medieval Diplomatic Presents in Migrating Images. Producing, 
Reading, Transporting, Translating, cur. P. Stegmann, P. C. Seel, Berlín 2004, pp. 
36-52; Id., Des objects in migration: Les itinéraires des objects islamiques vers l’Oc-
cident Latin au Moyen Âge, «Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa», 35 (2004), 
pp. 81-93; Islamic Artefacts in the Mediterranean World: Trade, Gift Exchange and 
Artistic Transfer, cur. C. Schmidt Arcangeli, G. Wolf, Venezia 2010. 
57 F. Valdés Fernández, Arquetas islámicas de época taifa reutilizadas para albergar 
reliquias, siglos XII-XIII, in Santiago: La Esperanza, cat. exp., Santiago de Com-
postela 1999, p. 636, nº 6; S. Makariou, Memorias do Imperio Arabe, cat. exp., 
Santiago de Compostela 2000, p. 141, nº 151; Id., «Arqueta» in En olor de santi-
dade. Relicarios de Galicia, cat. exp., Santiago de Compostela 2004, pp. 122-123. 
Véanse también S. Makariou, L’Ivoirerie de la Péninsule Ibérique aux Xè-XIIè siècles: 
Entre Andalus et Hispania, «Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa», 35 (2004) pp. 
71-79, partic. 73-74, fig. 3; A. Galán y Galindo, Marfiles medievales del Islam, 
Córdoba 2005, II, pp. 415-416, nº 37004; Id., Los marfiles del Museo de la Cate-
dral de Orense, «Porta da Aira: Revista de Historia del Arte Orensano», 12 (2008), 
pp. 181-220, partic. 189-190.



203

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

Su uso secular originario cayó de inmediato en el olvido y les fue 
asignado un nuevo rol, siendo transformadas en contenedores de 
reliquias (lipsanotecas), lo cual le confirió una identidad renovada y 
un valor semántico hasta ese momento inédito.

Con frecuencia esta mutación en la funcionalidad de las piezas es-
tuvo acompañada de adaptaciones o transformaciones formales más 
o menos manifiestas que modificaron la apariencia externa de los re-
cipientes. Relevante en este sentido es la caja sículo-árabe conservada 
en el Tesoro de Viena (Schatzkammer), Kusthistorischen Museum 
(inv. Kap. 55) que, al recalar en su nuevo contexto cultural, recibió 
un herraje de cobre chapado en oro de manufactura alemana que 
ha sido datado en el siglo XIII. Posteriormente, su fisonomía mutó 
aún más al ser coronada a mediados del siglo XVIII por una cinta de 
plata con una inscripción pintada donde se especifican las reliquias 
que acogía en su interior58. 

Otro buen ejemplo de estas metaforfosis que pueden interpre-
tarse como una huella material de la segunda existencia vivida por 
estos recipientes lo encontramos en la arqueta conservada en el Hunt 
Museum (Limerick, Irlanda) (inv. CG 011)59, a la que se superpone 
una aparatosa montura metálica medieval compuesta por cuatro pies 
acabados en garras y una chapa frontal de cierre rematada con un 
camafeo en ágata galo-romano, un detalle de gran interés porque 
advierte de la consideración y aprecio que en la Edad Media existió 
por la reutilización de materiales antiguos.

Estas adiciones externas, algunas de ellas agregadas en un mo-
mento no muy lejano a la ejecución material de los objetos, permi-
ten constatar, entre otros importantes aspectos, su elevado aprecio 
dentro del contexto cultural de recepción, lo cual ha redundado en 
su percepción como objetos valiosos a lo largo de los siglos y en una 
mejor conservación.

58 Schätze der Kalifen cit., pp. 231-232, nº 233.
59 https://www.huntmuseum.com/collection/ivory-casket-2/



204

Noelia Silva Santa Cruz

Fig. 1. Ambón, Duomo de Ravello, Italia (Public Domain, Wikipedia Commons: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:DuomoRavello-Ambone2.jpg)



205

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

Fig. 2. Fragmento de olifante, marfil, Metropolitan Museum of Art, Nueva 
York (inv. nº 17.190.219) (Public Domain).



206

Noelia Silva Santa Cruz

Fig.. 3. Folio perteneciente al tratado zoológico de Ka’b al-Ahbar (m. 652-
653), titulado Mantiq al-wahsh, recto (inv. nº 54.108.3) (Public Domain).



207

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

Fig. 4. Fragmento de olifante, marfil, Metropolitan Museum of Art, Nueva 
York (inv. nº 17.190.219) (Public Domain).



208

Noelia Silva Santa Cruz

Fig. 5. Folio perteneciente al tratado zoológico de Ka’b al-Ahbar (m. 652-
653), titulado Mantiq al-wahsh, verso (inv. nº 54.108.3) (Public Domain).



209

La eboraria en época de Ruggero II y los procesos de transculturación

Fig. 6 Olifante, marfil, Metropolitan Museum of Art, Nueva York (inv. nº 
043177) (Public Domain).





211

LAURA RODRÍGUEZ PEINADO

La producción textil y el “ergasterion” de la corte 
normanda: reflexiones para su estudio1

Introducción

Con este artículo se pretende hacer algunas reflexiones sobre la 
producción textil en Sicilia durante el periodo normando poniendo 
en valor lo conocido a partir de las fuentes y la historiografía. Se 
concibe, por tanto, como un estado de la cuestión. Nuestra apor-
tación se centra en presentar la metodología de estudio que se ha 
aplicado a los textiles del contexto ibérico como una propuesta para 
abordar la producción siciliana contemporánea, teniendo en cuenta 
que ambas forman parte de un sustrato cultural común, en el marco 
de un Mediterráneo abierto, unidas por redes de contacto y centros 
de intercambio.

El ergasterion y la producción textil normanda

El corpus de tejidos considerados sicilianos se ha conformado a 
partir de las referencias que sobre esta producción se relatan en las 
fuentes escritas, de tejidos clasificados como tal y de estudios compa-
rativos con piezas de manufacturas coetáneas, tanto en técnica como 
en decoración. Pero las similitudes en la producción textil de los 

1 Este trabajo se ha realizado dentro del marco del proyecto I+D+i Al-Andalus, 
arte, ciencia y contextos en un Mediterráneo abierto. De Occidente a Egipto y Siria 
(RTI2018-093880-B-100), financiado por el Ministerio de Ciencia, Innovación y 
Universidades del Gobierno de España.



212

Laura Rodríguez Peinado

centros del Mediterráneo complica y dificulta este cometido, habida 
cuenta que son pocos los textiles que de forma inequívoca se pue-
den adscribir a un centro, máxime por el alcance que tuvieron las 
imitaciones en el periodo medieval. La imitación en la Edad Media 
validaba las obras imitadas ya fuese en el arte monumental o en las 
artes visuales, confiriéndolas un prestigio avalado por su factura y 
sus valores intrínsecos. Imitar el original se consideraba la continua-
ción de un camino ya iniciado. Se valoraba la habilidad técnica, pero 
también el carácter de la obra, por eso la imitación conllevaba res-
peto y consideración. La imitación no coartaba el ingenio, sino que 
ponía las bases para innovar a partir de preceptos asumidos. Como 
en otras creaciones artísticas, en los centros manufactureros textiles 
se imitaron modelos de otros orígenes. Es sobradamente conocida la 
imitación que en los talleres de Almería, muy prósperos durante el 
periodo almorávide, se hacía de tejidos de lujo de procedencia orien-
tal. Al-Idrīsī, entre otros autores, comenta que se imitaban manufac-
turas persas e iraquíes con resultados que no tenían parangón2. Una 
serie de ejemplos muy significativos imitan la técnica, decoración y 
epigrafía de los tejidos de Bagdad3. El lampas conservado en la cole-
giata de San Isidoro de León, decorado con elefantes afrontados con 
leones y aves en sus lomos, rodeado por la inscripción «la bendición 
de dios y prosperidad a Abu Bakr, esto es de lo hecho en Bagdad» 
fue clasificado como procedente de la capital abasí4, pero detalles 

2 R. Serjeant, Islamic textiles. Material for a history up to the Mongol conquest, Beirut 
1972, pp. 169-170; M. V. Lagardère, Mûrier et culture de la soie en Andalus au 
Moyen Âge (Xe-XIVe siècles), «Mélanges de la Casa de Velázquez», 26/1 (1990), pp. 
97-111, partic. 99.
3 C. Partearroyo, Tejidos almorávides y almohades, en Al-Andalus. Las artes islámi-
cas en España, ed. J. D. Dodds, Madrid 1992, pp. 105-113, partic. 105-109; C. 
Partearroyo, Tejidos andalusíes, «Artigrama», 22 (2007), pp. 317-349, partic. 383-
391; L. Rodríguez Peinado, El Mediterráneo y la internacionalización de la produc-
ción textil medieval, en Arte y producción textil en el Mediterráneo medieval, cur. L. 
Rodríguez Peinado, F. A. García García, Madrid 2019, pp. 17-50, partic. 24-25.
4 M. Gómez-Moreno, Catálogo monumental de España. Provincia de León (1906-
1908), Madrid 1925, p. 166; C. Partearroyo, Estudio histórico-artístico de los tejidos 
de al-Andalus y afines, «Bienes Culturales», 5 (2005), pp. 37-74, partic. 52.



213

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

técnicos y epigráficos han llevado a proponer un taller ibérico5. Y 
a su vez estos tejidos ibéricos, conocidos en la historiografía como 
baldaquíes o diaspros6, fueron imitados en talleres de Lucca en el siglo 
XIII, nombrados como bagadelli hispanici7.

Cuando los normandos conquistaron Sicilia, en la isla funcio-
naban talleres textiles privados puestos en marcha en el periodo is-
lámico. Estos tejidos se comercializaban en mercados como el suq 
al-tiraziyin de Palermo, citado por Ibn Hawqal, donde se vendían 
bordados y bandas de tiraz8. Noticias aisladas revelan tipos de te-
jidos realizados en estas manufacturas, como los dibag, tejidos de 
seda pura que se exportaban a Egipto y manufacturas de sedas con 
hilos de oro, pero se desconoce casi todo respecto a esta producción 
porque no se ha podido identificar ni diferenciar de la coetánea del 
norte de África y de al-Andalus9. 

Posiblemente eran tejidos realizados en técnica de tapiz, como 
los fatimíes y andalusíes, con la decoración distribuida en franjas de 
distinta anchura donde se incluían los motivos decorativos y bandas 
con inscripciones. La cita de Ibn Hawqal alude a bordados y bandas 
de tiraz, término de origen persa que significa bordado y también 
hace referencia a tejidos con inscripciones10. A pesar de que estos 

5 A. Cabrera Lafuente, Textiles from the Museum of San Isidoro (León): new evidence 
for re-evaluating their chronology and provenance, «Medieval Encounters», 25/ 1-2 
(2019), pp. 59-95, partic. 79; M. J. Feliciano, Sovereign, saint and city: honor and 
reuse of textiles in the treasure of San Isidoro (Leon), «Medieval Encounters», 25/1-2 
(2019), pp. 96-123, partic. 110-112.
6 Aunque es un discurso que necesita ser revisado, véase una síntesis sobre la discu-
sión de estos términos en Partearroyo, Tejidos almorávides y almohades cit., p. 106. 
7 D. Jacoby, Silk economics and cross-cultural artistic interaction: Byzantium, the 
Muslim world and the Christian west, «Dumbarton Oaks Papers», 58 (2004), pp. 
197-240, partic. 217-218.
8 Serjeant, Islamic textiles cit., p. 191.
9 D. Jacoby, Seta e tessuti di seta nella Sicilia araba e normanna: il contesto economi-
co, en Nobiles Officinae. Perle, filigrane e trame di seta dal Palazzo Reale di Palermo, 
cur. M. Andaloro, Catania 2006, Vol. II, pp. 133-143, partic. 133-135.
10 Y. K. Stillman - P. Sanders - N. Rabbat, Tiraz, en Encyclopaedia of Islam, http://
dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_1228, ed. online 2012 (ed. or., 



214

Laura Rodríguez Peinado

tejidos fueron exportados a Egipto y, según al-Muqaddasi, incluso 
imitados en al-Andalus, Ugo Monneret de Villard muestra su extra-
ñeza al no mencionarse en los inventarios de las iglesias, por lo que 
duda que fueran productos de lujo11. 

Estos talleres privados continuaron su actividad en época nor-
manda, donde, como menciona Anna Muthesius12, se siguió tra-
bajando acorde a un estilo internacional que se había extendido 
en los centros textiles del Mediterráneo. Pero los normandos pro-
movieron talleres oficiales que trabajaran para la corte emulando 
el esplendor de Bizancio y del califato fatimí, naciones con las que 
Sicilia había mantenido vínculos seculares. Lejos estaba la estética 
de estos tejidos mediterráneos de aquellos que serían más familia-
res a los normandos por sus orígenes, como la tapicería de Bayeux 
(Musée de la Tapisserie de Bayeux, Centre Guillaume le Conqué-
rant, ca. 1077), un bordado en lana sobre lienzo de 69,55 m de 
largo por 50 cm de ancho donde se narra la conquista de Inglaterra 
por el duque Guillermo de Normandía13. En esta obra se muestra 
el gusto por los tejidos meridionales en la indumentaria del rey 
Eduardo el Confesor o en el paño funerario que cubre su cuerpo 
durante su cortejo fúnebre14 (fig. 1).

Entre las piezas conservadas de claro origen siciliano del periodo 
normando, un fragmento del Museo Kestner de Hannover, fechado 
a mediados del siglo XII (fig. 2), permite conocer el funcionamiento 
de un taller oficial nombrado como ergasterion. Se trata de un samito 
de seda con decoración vegetal muy perdida incluida en un círculo 
donde se lee de forma especular operatum in regio ergast, la decora-

Leiden 1936, Vol. IV, pp. 785-793).
11 U. Monneret de Villard, La tessitura palermitana sotto i normanni e i suoi rapporti 
con l’arte bizantina, en Miscellanea Giovanni Merati (Studi e Testi, 123), Città del 
Vaticano 1946, Vol. III, pp. 464-489, partic. 466.
12 A. Muthesius, Silk in the medieval world, en The Cambridge history of western 
textiles, cur. D. Jenkins, Cambridge 2003, I, pp. 325-354, partic. 327.
13 P. Bouet - F. Neveux - B. Levy, The Bayeux tapestry: embroidering the facts of 
history, Caen 2004.
14 Escenas 1 y 28 del bordado. 



215

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

ción se completa con aves en los intersticios15. Pero es una pieza ais-
lada desde el punto de vista técnico y estilístico que no permite defi-
nir la producción textil siculo-normanda de un taller regio, teniendo 
en cuenta que los textiles vinculados a los reyes normandos que han 
llegado a nuestros días forman parte de la indumentaria de aparato. 

La primera noticia sobre un posible taller oficial (activo hasta 
1220) se extrae de la inscripción del conocido como manto de la 
coronación de Roger II (Kunsthistorisches Museum, Viena). En es-
critura árabe, en la parte inferior del manto corre una inscripción 
donde se dice que fue ejecutado en el bi-l-hizanati en Palermo en el 
año 528 de la Hégira (1133-1134 d.C.)16. Como ha estudiado Jere-
my Johns, la utilización del árabe es un medio de legitimación de la 
monarquía y los títulos con los que se nombra al soberano emulan a 
los del califa fatimí. En relación al término bi-l-hizanati, considera 
que puede tratarse del tesoro real y no necesariamente de un taller y 
en menor medida de un dar-al-tiraz organizado17, consideración con 
la que estamos de acuerdo. Si bien la inscripción bordada en árabe 
se asocia a bordadores musulmanes que trabajarían para el monarca, 
según David Jacoby el tejido del manto, un samito teñido con ker-
mes, puede ser de origen bizantino. El establecimiento de un taller 
oficial, que podría corresponderse con el ergasterion bizantino, no 
sería una realidad hasta la llegada a la isla de tejedores proceden-
tes de Tebas y Corintio tras las incursiones normandas a Grecia en 
114718. Esta opinión no es compartida por otros autores. Rotraud 
Bauer pone en duda el punto de partida del taller real y que el teji-
do del manto de Roger II proceda de Tebas19, mientras Leonie von 

15 R. Varoli-Piazza, Tessuto con iscrizione operatum in regio ergas[terio], en Nobiles 
Officinae cit., I, p. 252.
16 J. Johns, Le iscrizioni e le epigrafi in arabo. Una rilettura, en Nobiles Officinae 
cit., II, pp. 47-67, partic. 53.
17 Ivi, pp. 47-55.
18 Jacoby, Seta e tessuti in seta nella Sicilia araba e normanna cit., pp. 135-137.
19 R. Bauer, Il manto di Ruggero II e le vesti regie, en Nobiles Officinae cit., II, pp. 
171-182, partic. 171-173. 



216

Laura Rodríguez Peinado

Wilkens ha sugerido que el tejido podría ser de producción siria20. 
En cuanto al origen siciliano del bordado y su elaboración por parte 
de bordadores musulmanes, Ibn Yubair en su relato sobre un viaje a 
la isla en 1181 comenta este origen respecto a los bordadores de oro 
del taller real21.

Según Ugo Monnert de Villard en tiempos de Roger II se mantu-
vo la tradición textil islámica, como ponen de manifiesto los tejidos 
que conforman la parte superior del forro del manto, realizados en 
técnica de tapiz con un rico repertorio formal que enraíza con lo 
fatimí, pudiendo ser ejecutados por tejedores musulmanes al servicio 
del rey, al igual que bordadores del mismo origen. Esta idea ha sido 
mantenida por otros investigadores22. Lo que parece evidente es que 
en tiempos de Roger II se practicaría en Sicilia una cultura ecléctica 
fruto de la tolerancia política, intelectual y religiosa donde la heren-
cia islámica se mimetizó con la influencia bizantina como un acto 
deliberado de legitimación regia. 

En la inscripción bilingüe en latín y árabe con escritura nasjí del 
alba de Guillermo II (Kunsthistorisches Museum, Viena) fechada 
en 1181, se nombra de nuevo el bi-hizantihi l-ma’muratihi, que res-
ponde a la identificación de al-hizana con el tesoro real23. No hay 
razones para considerar que se instalasen físicamente en ese lugar los 
bordadores aunque trabajasen para la corte y recibiesen el encargo 
con el cometido de utilizar la escritura árabe como un acto delibe-
rado teniendo en cuenta que, según el viajero andalusí Ibn Yubair, 
el propio rey escribía y leía el árabe24. Durante los trabajos de res-

20 Cfr. E. Coatsworth - G. R. Owen-Crocker, Clothing the past. Surviving garments 
from early medieval to early modern Western Europe, Leiden - Boston 2018, p. 86, 
n. 23.
21 Bauer, Il manto di Ruggero II cit., p. 172.
22 C. Caratsch, La fodera del manto di Ruggero II, en Nobiles Officinae cit., II, pp. 
183-191; Ead., Fodera del manto di Ruggero II, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 
164-167; Bauer, Il manto di Ruggero II cit., p. 173. 
23 Id., Alba de Guglielmo II, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 55-59; Johns, Le iscri-
zioni e le epigrafi in arabo cit., p. 55.
24 Ivi, p. 63.



217

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

tauración del alba, aparecieron inscripciones en árabe sobre lino que 
aluden a bordadores y encargados del taller, cuya interpretación, que 
podría aportar nuevos datos, está en estudio25.

En torno a 1190 Hugo Falcando aporta una serie de noticias que 
permiten vincular el ergasterion con la producción bizantina. En su 
crónica da noticias sobre el taller real adyacente al palacio donde se 
trabajaban tejidos de seda de variados colores y géneros, con técnicas 
de origen bizantino -amita, dimita, triamita, examita, diarodon, dia-
pisti-, entretejidos con hilos de oro y guarnecidos con gemas y perlas 
ensartadas26. 

A partir de estos datos, se perfila el ergasterion y su producción 
queda definida en las prendas reales: manto, alba, calzas, sandalias, 
cinturones, cíngulos y guantes, así como en el fragmento del Museo 
Kestner de Hannover, pero es difícil establecer las características y la 
producción de este taller más allá de estas piezas. 

El término ergasterion definía en Bizancio un taller de produc-
ción, ya fuera de iniciativa pública o privada. Los ergasteria privados, 
ubicados en Palermo y otras ciudades de la isla, abastecerían el con-
sumo local y si se exportaban, no se pueden identificar claramente 
entre los que han llegado a la actualidad por la imitación de los 
tejidos bizantinos, con los que se han podido confundir. El tejido 
procedente del relicario de San Potenciano, del Tesoro de la catedral 
de Saint Étienne en Sens (inv. B7), se ha considerado tanto bizanti-

25 Bauer, Il manto di Ruggero II cit., pp. 173-179.
26 «Nec vero nobiles illas palatio adhaerentes silentio preteriri convenis officinas, ubi in 
fila variis distincta coloribus serum vellera tenuantur et sibi invicem multiplici texen-
di genere coaptantur. Hinc enim videas amita, dimitaque et triamita minori peritia 
sumptuque perfici: hinc et examita uberioris materie copia condensari: hinc diarodon 
igneo fulgore visum reverberat; hinc diapisti color subviridis intuentium oculis gra-
to blanditur aspectu: hic exarentasmata circolorum varietatibus insignita, maiorem 
quidem artificium industriam et materie ubertatem desiderant, maiori nichilominus 
pretio distrahenda. Multa quidem et alia videas ibi varii coloris ac diversi generis or-
namenta in quibus et sericis aurum intextur, et multifomis picture varietas gemmis in-
terlucentibus illustratur. Margarite quoque, aut integre cistulis aureis includantur, aut 
perforate filo tenui connectuntur et eleganti quadam dispositionis industria picturali, 
iubentur formam operis exhibere». Cfr. Bauer, Il manto di Ruggero II cit., p. 173.



218

Laura Rodríguez Peinado

no como siciliano. Sobre un fondo púrpura azulado, aves y drago-
nes afrontados y adosados a un eje de simetría arbóreo se encierran 
en círculos donde se despliega una inscripción pseudo-cúfica, con 
aves afrontadas en los intersticios27. Piezas como esta dificultan una 
adscripción clara y se desconoce el volumen de la producción. David 
Jacoby señala que la exportación de seda por parte de los genoveses 
a las incipientes manufacturas de Lucca redujo las expectativas de 
mercado internacional y debilitó la producción de los talleres pri-
vados28.

La producción textil siciliana fue sobrevalorada a partir de los 
estudios de investigadores vinculados al movimiento nacionalista 
decimonónico, como Charles de Linas y Franz Johann Joseph Bock, 
cuyas obras acrecentaron el interés por los tejidos sicilianos, atribu-
yendo esta procedencia en función de parámetros como la decora-
ción, el color o la calidad y el lugar donde se encontraron, a pesar de 
no contar en la mayoría de los casos con bases documentales ni téc-
nicas que permitieran confirmar estas adscripciones29, exagerándose 
la participación de Sicilia en la producción textil medieval30, a lo que 
contribuyó el canónigo alemán Franz Johann Joseph Bock, que en 
la segunda mitad del siglo XIX recorrió numerosas iglesias y estuvo 
presente en la apertura de muchos sepulcros, entró en contacto con 

27 E. C. Evans - W. D. Wixom, The Glory of Bizantium. Art and culture of the 
middle byzantine era. A.D. 843-1261, New York 1997, pp. 505-507.
28 Jacoby, Seta e tessuti in seta nella Sicilia araba e normanna cit., pp. 140-141.
29 I. Bruno, Palermo “culla della grande industria serica italiana”. La fortuna delle 
Nobiles Officinae tra Ottocento e Novecento, en Nobiles Officinae cit., II, pp. 267-
301 realiza un recorrido sobre el interés historiográfico y el coleccionismo de estos 
tejidos.
30 Así lo considera ya O. von Falke, Historia del tejido de seda, Barcelona 1922, pp. 
19-21 (ed. or. Kunstgeschiste der Seidenweberei, Berlin 1913). El vocablo siciliano 
podría estar unido a una visión nacionalista alemana, al formar parte Sicilia del 
Sacro Imperio con los Stauffer, nombrándose como tal muchos tejidos de difícil 
clasificación: A. Cabrera, Proyecto «Interwoven» y la evaluación del coleccionismo 
de tejidos medievales de la península ibérica en el Victoria and Albert Museum de 
Londres, en Arte y producción textil en el Mediterráneo medieval cit., pp. 397-420, 
partic. 406.



219

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

museos para que comprasen sus colecciones y no tuvo escrúpulos en 
fragmentar las piezas para obtener mayores beneficios31.

Aunque faltan datos para confirmarlo, parece que la relación en-
tre las manufacturas sicilianas y andalusíes fue constante hasta finales 
del siglo XII, cuando se produjo el estancamiento de la industria 
textil de la isla coincidiendo el nacimiento de las manufacturas de 
Lucca. Hasta entonces la transmisión de técnica y decoración entre 
ambas manufacturas parecer que pudo basarse en una relación de 
identidad que ha dificultado su diferenciación y la adscripción de 
muchas piezas teniendo en cuenta que la producción estaba abier-
ta a múltiples impulsos culturales, así se pueden apreciar relaciones 
en la organización de la decoración en piezas tan significativas de 
ambas manufacturas como la túnica de Enrique VI (catedral de Pa-
lermo, fines siglo XII) y el manto de Fernando, hijo de Alfonso X 
(monasterio de Santa María la Real de Huelgas, Burgos, ca. 1250)32. 
Son significativos los tejidos de Huelgas que guardan estrechas rela-
ciones ornamentales con piezas atribuidas a talleres sicilianos.

Algunos textiles significativos han ido cambiando de adscripción 
según se van conociendo más aspectos de la producción, como en los 
mencionados a continuación. 

El tejido que envolvió las reliquias de Saint Exupéry en la basílica 
de Saint Sernin de Toulouse se atribuyó a un taller siciliano, aun-
que actualmente no se pone en duda su origen andalusí en base a 
la epigrafía y aspectos técnicos relativos a sus fibras y la longitud de 
la pieza. Se trata de un samito atribuido a un taller de Almería ma-

31 Sobre sus ventas al South Kensington Museum: M. Rosser-Owen, Andalusi and 
Mudejar silk textiles in the Victoria and Albert Museum: “A school of design in this 
beautiful class of Sumptuary Art”, en La investigación textil y los nuevos métodos de 
estudio, cur. L. Rodríguez Peinado, A. Cabrera Lafuente, Madrid 2014, pp. 170-
184, partic. 181; A. Cabrera, Proyecto «Interwoven» cit., pp. 409-410.
32 R. Varoli-Piazza, Frammento di tessuto della veste de Enrico VI, en Nobiles Offici-
nae cit., I, pp. 364-365; J. Yarza Luaces, Vestiduras ricas. El monasterio de Las Huel-
gas y su época 1170-1340, Madrid 2005, pp. 174-175 (ficha realizada por Concha 
Herrero). La consulta de este catálogo permite establecer relaciones comparativas 
entre tejidos andalusíes y sicilianos.



220

Laura Rodríguez Peinado

nufacturado en el siglo XII, decorado con pavones afrontados que 
despliegan su cola formando una composición circular y sobre ellos 
corre la inscripción, en caracteres cúficos, «bendición perfecta.»33 
También parece ser de origen ibérico y fechado en el siglo XIII el te-
jido del Musée Royal d’Art et d’Histoire de Bruselas (inv. IS.Tx.374) 
con aves afrontadas que sostienen un colgante con el pico y la 
inscripción en las alas «a su poseedor, la fuerza constante, la pacien-
cia y el poder» (fig. 3), aunque fue atribuido a Bizancio, Irán, Egipto 
y Sicilia34, si bien es de posible origen siciliano un fragmento del 
Castello Sforcesco en Milán procedente de la colección de Roberto 
Regazzoni (inv. 2199T), muy similar en decoración35.

La iconografía imperial de águilas bicéfalas de alas explayadas, 
con origen en Bizancio, fue asumida en las producciones textiles 
de al-Andalus y Sicilia. En el Museo del Tesoro del duomo de Ver-
celli se conserva un lampas brochado procedente del relicario de 
San Juan Bautista atribuido a la producción siciliana del siglo XII, 
pero actualmente parece clara su adscripción a manufacturas an-
dalusíes del siglo XIII. En él, los motivos de las aves, estáticas y rí-
gidas en su composición, con imbricaciones en las alas y esquemas 
geométricos en el cuerpo, se realizan en crema sobre fondo verde, 
destacando las cabezas y una franja en las alas con brochados de 
hilos metálicos36. Similar en técnica y composición, aunque mono-
cromo, es la casulla del Museo Diocesano de Sulmona clasificada 
como siciliana del siglo XIII, donde las cabezas de los animales 
y una franja epigráfica que corre por las alas con la inscripción 

33 C. Partearroyo, Casulla, en Al-Andalus. Las artes islámicas en España cit., pp. 
318-319. Fragmentos del mismo tejido en el Musée National du Moyen Âge de 
París y el Museo Nazionale del Bargello de Florencia con fichas realizadas por S. 
Desrosiers y E. d’Arcangelo, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 144-147.
34 I. Errera, Catalogue d’étoffes anciennes et modernes. Musées Royaux du Cinquante-
naire, Bruxelles 1927, pp. 21-22.
35 I. Tomedi, Frammenti con uccelli e leoni affrontati, en Nobiles Officinae cit., I, 
pp. 211-212, (III.28b, fig.1).
36 G. Lalli, Frammento dal cofanetto reliquiario di san Giovanni Battista e degli 
apostoli, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 458-459.



221

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

«benedición» se realizan con hilos metálicos brochados37. En este 
caso podríamos estar ante uno de los bagadelli hispanici mencio-
nados en la documentación como imitaciones de tejidos ibéricos, 
como también podría serlo un lampas de seda verde del Metropo-
litan Museum of Art, New York (inv. 12.166.4) donde alternan 
aves adosadas con las cabezas, patas y parte de las alas y el cuerpo 
en brochado de hilos metálicos, y dragones afrontados con cabezas 
y patas brochadas en oro38 (fig. 4).

A partir del siglo XII se pone de moda un tipo de decoraciones 
densas donde los elementos de reducido tamaño, contenidos en es-
tructuradas formas geométricas o lobuladas, se diseminan sobre la 
superficie del tejido o se distribuyen en franjas. Estas composiciones 
se extendieron desde Oriente y se encuentran en los tejidos sicilianos 
y andalusíes de análoga apariencia, como un fragmento procedente 
de la Capilla Palatina de Palermo fechado en los siglos XII-XIII, de 
la colección Roberto Regazzoni en el Castello Sforzesco, Milán, (inv. 
2117T) con motivos geométricos enmarcados en compartimentos 
separados por discos39, cuyas coincidencias son evidentes con la ce-
nefa que bordea el campo central del forro del ataúd de María de Al-
menar del Museo de Telas Medievales del monasterio de Santa María 
la Real de Huelgas, Burgos (inv. 011/001 M.H.)40, o la decoración 
de la dalmática del arzobispo de Toledo Rodrigo Ximénez de Rada 
(monasterio de Santa María de Huerta, Soria)41.

El comercio textil entre la península ibérica y Sicilia favoreció la 
transmisión de técnicas y motivos. Todavía tras la muerte del empe-

37 Colangelo - Giorgi - Palei, Casula, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 404-407.
38 C. T. Little, Frammento con uccelli e draghi, en Nobiles Officinae cit., I, p. 410.
39 I. Tomedi, Frammento con motivi geometrici, en Nobiles Officinae cit., I, pp. 
211-212 (III.28a, fig.1).
40 C. Herrero Carretero, Forro del ataúd de María de Almenar, en Al-Andalus. Las 
artes islámicas en España cit., pp. 324-325; Yarza Luaces, Vestiduras ricas cit., pp. 
124-125.
41 C. Partearroyo, Túnica de don Rodrigo Ximénez de Rada, en Al-Andalus. Las 
artes islámicas en España cit., pp. 330-331; Yarza Luaces, Vestiduras ricas cit., pp. 
194-196.



222

Laura Rodríguez Peinado

rador Federico II Hohenstaufen en 1250 consta la importación de 
tejidos ibéricos en Sicilia42.

Metodología de estudio

La falta de parámetros objetivos impide determinar el origen de 
muchos tejidos, teniendo en cuenta que se desconocen las particula-
ridades y diferencias de las distintas manufacturas y que el número de 
piezas conservadas es insignificante en relación con el volumen pro-
ducido en el periodo medieval. Por otra parte, en ese Mediterráneo 
global, donde la industria textil tuvo preponderancia sobre cualquier 
otra con ciudades en las que había una gran concentración artesanal, 
ya se ha comentado que la transferencia de conocimiento daba lugar 
a copias e imitaciones que favorecían que estos productos de lujo se 
distribuyesen por todos los mercados, porque los tejidos, más que 
cualquier otra producción, alimentaron el comercio durante la Edad 
Media, controlado por mercantes que impulsaron estas prácticas.

Por su situación geográfica, Sicilia y al-Andalus fueron en la Edad 
Media zonas de intersecciones transculturales que participaron de 
lenguajes visuales comunes y un vocabulario intercambiable a partir 
del tráfico de bienes y gentes. Esta circunstancia hace difícil respon-
der a cuestiones como donde se hicieron los tejidos, por lo que la 
discusión sobre el origen de muchas piezas es compleja. 

En el estudio de los tejidos de seda sicilianos se puede aplicar 
una metodología de estudio similar a la que hemos desarrollado en 
los proyectos que han tenido por objeto la producción textil de la 
Antigüedad Tardía y la Edad Media en la cuenca del Mediterráneo, 
atendiendo especialmente las manufacturas ibéricas43. Más allá de las 

42 G. Curatola, Eredità dell’Islam. Arte islamica in Italia, Venecia 1993, p. 114.
43 Los proyectos I+D+i, financiados por el Gobierno de España los tres primeros 
y por la Comunidad Autónoma de Madrid el último, en los que he sido investi-
gadora principal y se ha aplicado esta metodología son: Las manufacturas textiles 
andalusíes: caracterización y estudio interdisdiplinar (HAR2014-54918-P), Carac-
terización de las producciones textiles de la tardoantigüedad y Edad Media temprana: 
tejidos coptos, sasánidas, bizantinos e hispanomusulmanes en las colecciones públi-



223

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

noticias documentales e históricas, se ha llevado a cabo un estudio 
de caracterización de materiales, técnica, revisión de repertorios de-
corativos, epigrafía, manufacturas cronología y funcionalidad, para 
comprender el papel que jugaron los textiles de lujo en la sociedad 
medieval. 

El mapa del comercio textil Mediterráneo medieval era amplio y 
los tejidos existentes en contextos ibéricos reflejan esa diversidad44, 
por lo que hemos considerado imprescindibles no solo los análisis 
técnicos, sino los de materiales - fibras, colorantes, mordientes e hi-
los metálicos45 -, porque en algunos casos su especificidad permite 
deducir su origen, como es el caso de algunos colorantes. Por tanto, 
metodológicamente se ha combinado la documentación histórica, 
los métodos propios de la historia del arte, la arqueometría y los 
resultados de los análisis científicos, a partir de los cuales se obtiene 
una caracterización que puede ayudar a determinar los centros de 
producción y las vías de comercio y consumo46.

cas españolas (HAR2008-04161), Caracterización tecnológica y cronológica de las 
producciones textiles coptas: antecedentes de las manufacturas textiles altomedievales 
españolas (HUM2005-04610/ARTE) y Estudio de la colección de tejidos coptos del 
Museo Nacional de Artes Decorativas (06/0036/2003).
44 O. R. Constable, Trade and traders in Muslim Spain. The comercial realignment 
of the Iberian Peninsula, 900-1500, Cambridge 1994; G. Navarro Espinach, El 
comercio de telas entre Oriente y Occidente (1190-1340), en Vestiduras Ricas. El 
monasterio de las Huelgas y su época 1170-1340, Madrid 2005, pp. 89-106.
45 E. Parra Crego, Caracterización de tejidos medievales hispánicos, en Arte y produc-
ción textil en el Mediterráneo medieval cit., pp. 347-366; E. Parra Crego - J.-L. Te-
jedor González, Análisis químico por HPLC y SEM/EDX de muestras textiles coptos 
e hispano-musulmanes procedentes de colecciones españolas, en La investigación textil 
y los nuevos métodos de estudio cit., pp. 37-51; B. García Gómez - E. Parra Crego, 
Tablas de resultados de análisis de los tejidos estudiados, en La investigación textil y los 
nuevos métodos de estudio cit., pp. 185-211.
46 L. Rodríguez Peinado - A. Cabrera-Lafuente, New approaches in Mediterranean 
textile studies: Andalusí texties a case study, en The hidden life of textiles in the medie-
val and early modern Mediterranean, ed. N. Vryzidis, Turnhout 2020, pp. 17-44; 
L. Rodríguez Peinado - A. Cabrera Lafuente - E. Praga Crego - L. Turell Coll, 
Discovering late antique textiles in the public collections in Spain: an interdiscipli-
nary research project, en Greek and roman textiles and dress: an interdisciplinary 



224

Laura Rodríguez Peinado

La interpretación de los datos obtenidos a partir de su caracteriza-
ción y un estudio interdisciplinar puede facilitar la diferenciación de 
la producción textil andalusí, las relaciones con otras manufacturas 
y la influencia que sobre esta ejercieron tradiciones textiles como las 
sirias y egipcias, así como las bizantinas, anatólicas, iraníes e iraquíes, 
entre otras. Se trata de determinar su valoración artística y estética; 
reconocer y explorar la multiplicidad de contextos ibéricos en los 
que estos tejidos estuvieron presentes y, en última instancia, la es-
pecificidad de sus significados culturales, destacando el papel vital 
de estos objetos suntuarios en la creación de las identidades cultura-
les ibéricas medievales más allá de su división religiosa, teniendo en 
cuenta que los modos de transmisión del gusto y el conocimiento 
técnico proporcionan un contexto para entender los usos y signifi-
cados de los textiles medievales47. Sin este aparato histórico y teórico 
integral, el estudio de caracterización no tendría sentido.

Paralelamente se ha desarrollado otro proyecto en el que se trata 
de unir de forma virtual y con medios digitales fragmentos de teji-
dos que formaban parte de la misma pieza y que en la actualidad se 
conservan en museos e instituciones de diversos lugares. Con esto 
se pretende conocer la pieza en su conjunto, a la vez que se pueden 
obtener datos que permitan nuevas posibilidades de lectura48.

Con estos estudios también pretendemos conocer los vínculos y 
diferencias entre producciones coetáneas como la andalusí, siciliana, 
fatimí, bizantina y de manufacturas islámicas orientales, porque las 
relaciones económicas, los trasvases técnicos y decorativos, el comer-
cio de materiales y de objetos teniendo el Mediterráneo como catali-

anthology, cur. M. Harlow, M.-L. Nosch, Oxford - Filadelfia 2014, pp. 345-373; 
A. Cabrera - L. Rodríguez, The collection of coptic textiles in the Museo Nacional de 
Artes Decorativas, Madrid: the results of the dye analysis and 14C testing, en Methods 
of dating ancient textiles of the 1st millennium AD from Egypt and the neighbouring 
countries, cur. A. de Moor, C. Fluck, Tielt 2007, pp. 129-137.
47 C. W. Bynum, Christian materiality: an essay on religion in Late Medieval Europe, 
New York 2011, p. 62.
48 S. Saladrigas Cheng, Proyecto «Des-fragmento. Puzles textiles medievales», II, en 
Arte y producción textil en el Mediterráneo medieval cit., pp. 421-438.



225

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

zador dieron lugar a producciones afines en todo tipo de materiales 
y técnicas, a lo que no fueron ajenos los tejidos. 

Teniendo en cuenta los resultados obtenidos y a pesar de la difi-
cultad de establecer comparaciones y confirmar hipótesis, una me-
todología similar se podría aplicar al estudio de los tejidos sicilianos 
para caracterizar sus singularidades materiales, técnicas y decorativas. 
Es una empresa difícil, pero la caracterización de distintas colecciones 
permitirá cruzar datos obtenidos por diferentes grupos de investiga-
ción, porque tenemos el convencimiento, que aunque no se lleguen a 
distinguir con certeza manufacturas coetáneas, los estudios de la pro-
ducción textil avanzarán a partir de la confluencia de datos documen-
tales, técnicos y ornamentales. Las fuentes escritas proporcionan la 
lectura correcta del papel que ejercieron los tejidos en ámbitos civiles 
y religiosos. Las diferencias técnicas no constituían compartimentos 
estancos desde el punto de vista ideológico y cultural ni en cuanto a 
la resolución formal y la ornamentación textil hay que interpretarla 
de forma global, mirando más allá de los repertorios de los lugares de 
origen que, por otra parte, también forman parte de motivos y temas 
que se extienden por el Mediterráneo en distintos materiales. 

En los estudios sobre la producción textil siciliana se debe tener 
en cuenta la documentación de las piezas que están en museos y las 
que todavía se conservan in situ; intentar establecer el alcance de la 
producción y el trabajo de los talleres privados al margen del ergas-
terion regio.

Estos estudios podrán paliar el perjuicio que ha ocasionado el co-
leccionismo textil decimonónico y de las primeras décadas del siglo 
XX dispersando los tejidos, que en ocasiones carecen de documen-
tación sobre sus lugares de origen. Los coleccionistas habitualmente 
fueron poco escrupulosos y lejos de mantener íntegros los tejidos 
que adquirieron, fruto de un coleccionismo incontrolado, a menudo 
los dividieron y repartieron por distintas colecciones, subestimando 
el valor suntuario que tuvieron en las sociedades medievales para las 
que fueron creados.



226

Laura Rodríguez Peinado

Fig. 1.- Cortejo fúnebre de Eduardo el confesor. Tapiz de Bayeux, Musée de 
la Tapisserie de Bayeux, Centre Guillaume le Conquérant, ca. 1077.

Fig. 2.- Fragmento de tejido con inscripción del ergasteria, Museo Kestner de 
Hannover, mitad siglo XII.



227

La producción textil y el “ergasterion” de la corte normanda: reflexiones para su estudio

Fig. 3.- Fragmento de tejido del relicario de Saint Exupéry en Saint Sernin 
de Toulouse, Musée Royal d’Art et d’Histoire de Bruselas (inv. IS.Tx.374), 
siglo XIII.



228

Laura Rodríguez Peinado

Fig. 4.- Fragmento de tejido, Metropolitan Museum of Art, Nueva York (inv. 
12.166.4), siglo XIII.



Cefalù.
La città del riposo negato





231

ANTONIO FRANCO

Note su Cefalù islamica

Quasi vent’anni fa, Pierre Aubé, nel proprio brillante e convin-
cente volume su Ruggero II, volle riportare, in epilogo, per il loro 
singolare significato, i versi dedicati al primo re normanno di Sicilia 
dal poeta arabo di Palermo ‘Umar Ibn Hasan, in una qasîda che re-
cita: «Il re è pronto a dare com’è pronto, nella sua mano, / l’acciaio 
indiano il giorno della battaglia. / L’aurora della sua fronte brilla 
nelle tenebre, / tanto che la luce del sole sembra anch’essa invidiare 
l’eroe.» 1

Ruggero, che per il suoi sudditi islamici era al-mu‘tazz billah (“co-
lui che è reso potente da Dio”), aveva previsto per il suo multiforme 
regno, destinato ad essere un melting pot di culture (latina, greca, 
araba, ebraica, normanna e persino maghrebina), un ruolo centrale, 
direi complementare alla capitale Bālarm, per Cefalù, dove - non a 
caso - «all’indomani» della Sua incoronazione, cominciò a sorgere il 
duomo-fortezza che egli voleva «come una sfida» per i nemici e come 
suo mausoleo2.

Cefalù appariva al saggio Ruggero un luogo strategicamente ide-
ale per il suo progetto di sintesi mediterranea tra Oriente e Occi-
dente, Nord e Sud: in modo assai acuto, egli individuava nella costa 
tirrenica il ruolo di cerniera tra i suoi eterogenei possedimenti, posti 
tra Grecia, Italia meridionale, Sicilia e Africa; e Cefalù ne era il pun-

1 P. Aubé, Ruggero II. Re di Sicilia, Calabria e Puglia. Un normanno nel Medioevo, 
Roma 2002 (ed. or. Roger II de Sicile. Un Normand en Méditerranée, Paris 2001, 
rist. 2016), p. 310.
2 Ivi, pp. 134 e 234.



232

Antonio Franco

to mediano. Che fosse così, si sapeva già dall’età ellenistico-romana, 
in cui la città era parte di una koiné commerciale tra costa tirrenica, 
interno dell’Isola, Eolie e Magna Grecia, proseguita - per quanto 
ne sappiamo - in epoca tardo-antica, paleocristiana e, con il breve 
intervallo delle oscure vicende tra Vandali e Goti, anche bizantina, 
durante la quale, forse in concomitanza con l’istituzione del Thema 
(VI-VIII sec.) furono fondate le strategiche diocesi di Termini, Alesa 
e Cefalù. Queste città erano state ed erano punti di riferimento sul 
Tirreno di basilari vie verso l’interno frumentario (le prime due) e di 
prospere rotte commerciali (appunto Cefalù, come fanno supporre 
le tracce di installazioni portuali nella locale baia della Kalura o il 
relitto bizantino, rinvenuto nella stessa zona e oggi esposto all’Anti-
quarium d’Himera)3.

Considerate tali premesse, la conquista islamica di Cefalù assai 
difficilmente dovette comportare un collasso strategico e urbano 
della Città o un suo degrado economico e culturale, sebbene po-
che siano in merito le fonti d’ogni genere. Le rare notizie storiche 
sono conservate dal mai abbastanza lodato Michele Amari (di cui 
pochi mesi fa abbiamo celebrato - poco - il 130° dalla morte) nella 
sue preziose opere4 e fornite da storici islamici vissuti (significati-
vamente) nel XII-XIII sec., quindi ben consapevoli del simbiotico 
rapporto tra civiltà araba e normanna al centro del Mediterraneo: 
l’iracheno Al-Athîr e l’andaluso Ibn-‘Adârî attestano il valore stra-

3 Per le vicende e il ruolo di Cefalù dalle origini alla tarda antichità, cfr. A. Franco, 
Le radici e le pietre, Palermo 2008 (con bibliografia precedente). Sui ritrovamenti 
archeologici sottomarini citati, vd. G. Purpura, Rinvenimenti archeologici sotto-
marini nella Sicilia occidentale, in «Sicilia archeologica» 57/58 (1985), pp. 51-57. 
Sulla necessità di mirate ricerche nella baia della Kalura, al fine di individuare le 
installazioni portuali della Cefalù antica e medievale, si era espresso pubblica-
mente più volte il compianto archeologo Sebastiano Tusa, sia da Soprintendente 
regionale del Mare sia da Assessore ai BB.CC. della Regione Siciliana.
4 M. Amari, Storia dei Musulmani di Sicilia, Firenze 1854; Id., Biblioteca arabo-si-
cula, Torino - Roma 1880; Id., Le epigrafi arabiche di Sicilia trascritte, tradotte e 
illustrate, in Documenti per servire alla Storia di Sicilia pubblicati a cura della Società 
Sicilia per la Storia Patria, I, Palermo 1879.



233

Note su Cefalù islamica

tegico di Ĝaflûdî, visto che essa cade solo dopo un lungo e violento 
assedio (replica di un altro avvenuto circa 20 anni prima) da parte 
dell’emiro Abû ‘l-Aghlab (857/858), aprendo la strada alla conquista 
dell’ultima roccaforte bizantina, Castrogiovanni; ma essa, appena tre 
anni dopo è di nuovo un notevole qalât ancora in diretto rapporto 
con Castrogiovanni, entrambe attaccate da militi cappadoci inviati 
dall’imperatore Michele III detto l’Ubriaco, e anche come un note-
vole porto conteso ancora 20 anni dopo da arabi e bizantini5.

Certo, fino alla cosiddetta ‘riedificazione’ della Città e alla fon-
dazione del Duomo6, volute da Ruggero II (1131), le fonti storiche 
non offrono più notizie su Cefalù: in particolare, non si sa cosa av-
venne alla Città sia nel tentativo di riconquista della Sicilia (1038-
43) voluto dall’imperatore Michele IV il Paflagone e intrapreso dal 
fratello Stefano con il generale Giorgio Maniace (al quale parteci-
pò anche il normanno Guglielmo Braccio di Ferro, fratellastro di 
Ruggero I), sia nei trent’anni della conquista normanna della Sicilia, 
guidata da quest’ultimo (Palermo fu presa nel 1072; e forse in quegli 
anni anche Cefalù?), sia nei successivi anni del dominio di Ruggero 
I che nei primi anni di Ruggero II7.

Se, però, le notizie storiche latitano, da altre tipologie di fonti è 
possibile ipotizzare un fil rouge socio-antropologico coerente anche 
per un ampio arco temporale: geografi e viaggiatori islamici che ap-
partengono all’età ruggeriana, o poco dopo, sono in sintonia perfet-
ta nella descrizione di Cefalù e rappresentano una città dalla conso-
lidata prosperità economica, appunto coerente con una continuità 
di aspetti urbanistici, ambientali e antropici che ben difficilmente 
potevano essere maturati soltanto negli anni dei governanti norman-

5 Amari, Storia dei Musulmani di Sicilia cit., pp. 307-309, 327-328, 335, 416.
6 Cfr. la trascrizione integrale dei documenti comprovanti tali eventi in G. Misu-
raca, Cefalù nella storia, Palermo 1962, pp. 71-76, 211-212.
7 Su queste vicende la fonte principale è ovviamente Goffredo Malaterra, Imprese 
del Conte Ruggero e del fratello Roberto il Guiscardo (trad. E. Spinnato), Palermo 
2000, pp. 75-79. Per una sintesi su questo complesso e confuso periodo, cfr. P. 
Hamel, L’invenzione del regno: dalla conquista normanna alla fondazione del Re-
gnum Siciliae, Palermo 2009.



234

Antonio Franco

ni, anzi fin troppo caratteristici di una benestante cittadina araba che 
tale fisionomia mantiene anche sotto la dominazione successiva.

Sia il celeberrimo maghrebino Edrisi che l’andaluso Ibn-Jubayr 
concordano sul fatto che essa sia popolosa, sulle sue fortificazioni 
formidabili e imprendibili, distinguendo opportunamente tra quel-
le sulle rocce lambite dal mare e quelle della qalât «su un monte 
scosceso, assai malagevole a salire»; ne ricordano il bel porto «dove 
arrivano navi da ogni parte», i mercati, bagni e mulini. Edrisi ne 
loda l’abbondanza di acqua potabile «dolce e fresca», Jubayr le vigne 
e le altre produzioni agricole8. Il greco islamizzato Yaqût, dopo aver 
testimoniato anch’egli la possanza della qalât, riporta i coloriti versi 
del poeta Ibn Qalâqis, un egiziano di Alessandria, che, dopo aver 
sparlato di Termini come un posto “lercio” e, annota ancora Yaqût, 
«soffocante e pieno di pulci», ricorda un curioso e picaresco aneddo-
to, aggiungendo altri riferimenti a locali bellezze: 

Fuggii da Cefalù precipitosamente come l’uomo perseguitato per 
debiti o per la religione. Comunque è paese di alto sito e circondato 
d’una pianura che olezza: oh quanti desideri vi si hanno, quanti vez-
zi! Sotto gli occhi miei scorrevano le acque delle sue fonti, affollate 
sempre di ragazze dai begli occhi neri9.

Questa prospera Cefalù, strategica fortezza e oasi di delizie, scia-
bordante d’acqua e olezzante di profumi agricoli, popolata di genti 
d’ogni dove e di sensuali bellezze femminili, sembra attestare, più 
che l’austerità di caratteri normanni, la continuità con la fioritura 
socioculturale goduta da gran parte della Sicilia nell’epoca islamica, 
con la varietà delle coltivazioni (in specie uliveti e agrumeti) e l’inse-
rimento in una vasta rete marittima, estesa a tutto il Mediterraneo. 
Si può supporre un curato impianto urbanistico, con la funzione 
strategica del sito della Rocca e un piacevole insediamento marit-
timo. La vicinanza con la capitale dell’emirato, Bālarm, potrebbe 

8 Amari, Biblioteca arabo-sicula cit., pp. 64-65 (Edrisi), 152 (Jubayr).
9 Ivi, pp. 188-189, 191-192.



235

Note su Cefalù islamica

aver perpetuato il suo ruolo di controllo sul litorale tirrenico e la 
proiezione verso l’entroterra madonita, cerniera di confine con la Si-
cilia orientale. Certo, la “reconquista” cristiana guidata dai Norman-
ni condusse a ricostituire la diocesi (mantenutasi, seppur di mero 
titolo, sotto la dominazione islamica, come attestano, in pieno IX 
sec., gli atti del IV Concilio Costantinopolitano e la Diatýposis di 
Leone VI il Filosofo)10, come suffraganea ora di Messina e non più 
di Siracusa. La prevalenza religiosa cristiana, probabilmente già esi-
stente sotto gli Arabi (studi specifici documentano che, al massimo, 
nell’ovest dell’Isola vi fu un 50% circa di islamici e 50% circa di 
cristiani, mentre ad est 30% di islamici e 70% di cristiani11; impre-
cisata ma in incremento la componente ebraica)12, certo non soffocò 
la minoranza musulmana (Ibn-Jubayr nota che ancora ai suoi tempi 
a Cefalù risiedevano numerosi Musulmani)13. 

Certamente fu notevole l’influenza araba sull’antropologia loca-
le, come dimostrano numerosi cognomi e soprannomi, vari termini 
gergali e tecnici, persino i vicoli e cortili del suo Centro storico, 
nonché toponimi notevoli quali Kalura, non Caldura come spesso si 
dice, da cal-hur (“cala splendida”) e Prissuliana, non la volgarizzata 
Presidiana, da Bîr-es-Sulaym (“sorgente di Sulaym”).

Un’isolata testimonianza archeologica, infine, sembra confermare 
la presenza a Cefalù, in epoca ruggeriana o appena dopo, di cittadini 
islamici mantenenti una condizione elevata: si tratta di due tronchi 

10 G. Parthey, Hierocles Synecdemos et notitiae graecae episcopatum, Berlin 1866, pp. 
171, 186; P. B. Gams, Series episcoporum ecclesiae catholicae, Regensburg 1873, p. 
945; G. Lancia di Brolo, Storia della Chiesa in Sicilia, Palermo 1884, II, pp. 246, 
282.
11 A. Costantino, Gli arabi in Sicilia, Palermo 2005, pp. 53-64, in cui sono ri-
presi i precedenti contributi di U. Rizzitano, Storia degli Arabi, Palermo 1971; A. 
Ahmad, Storia della Sicilia islamica, Catania 1977 (or. A History of Islamic Sicily, 
Edimburgh 1975); R. Papa Algozzino, La Sicilia araba, Catania 1996.
12 Cfr. H. Bresc, Arabes de langue, juifs de religion. L’evolution du judaïsme sicilien 
dans l’environment latin, XIIe - XVe siècles, Paris 2001 (trad. it. a c. di L. Sciascia, 
Arabi per lingua, Ebrei per religione. L’evoluzione dell’ebraismo siciliano in ambiente 
latino dal XII al XV secolo, Messina 2001), pp. 339-342.
13 Amari, Biblioteca arabo-sicula cit., p. 152. 



236

Antonio Franco

di cippo funerario, presenti nella collezione archeologica del Mu-
seo Mandralisca14, assai mutili purtroppo, con epigrafe araba cufica, 
variamente datati tra XII e inizio del XIII sec. Studiati da Michele 
Amari, di cui qui va almeno ricordata la dotta, cordiale amicizia 
con l’illustre cefaludese Enrico Pirajno di Mandralisca, che ne era in 
possesso e glieli fece conoscere, e con la di lui moglie Maria France-
sca Parisi che dopo la morte del marito gliene consentì l’esame. Essi 
sono riportati nel sempre validissimo Le epigrafi arabiche di Sicilia15: 
la prima epigrafe16, che piacerebbe chiamare “del saggio esistenziali-
sta”, menziona il Paradiso e chiosa «la vita di quaggiù altro non è che 
roba d’inganno». Il defunto parrebbe chiamarsi Ibn-Muhammad-al-
Azharî-al Azdî (e Amari annota che il nome sembra far riferimento 
agli alunni della moschea di Al-Azhar del Cairo e alla nobile tribù 
arabica di ‘Azd); la seconda epigrafe, iscritta sul cippo sepolcrale di 
‘Umm-al-âfî, figlia di ‘Umar-al-Qalśâni, moglie di Alî-as-Silafî, in-
vece, la dice morta il 1° giorno di Ramadân di un anno imprecisato 
(Amari annota che i Qalśâni sarebbero una famiglia di nobili giure-
consulti provenienti da Qalśânah, paese fra Tunisi e Qayrawân)17.

In base a quanto si è cercato di dimostrare, sebbene questa non 
sia certo sede per una controversia filologica, il famoso assunto della 
lettera dei canonici del Capitolo della Cattedrale, scritta tra il 1169 
e il 1171 al re Guglielmo II per invocare il rispetto delle volontà del 
nonno Ruggero II di essere ivi seppellito nel sepolcro di porfido appo-
sitamente preparato, che afferma Civitatem Cephaludi a fundamento 
reedificavit18, non va inteso nel senso letterale di “ricostruì dalle fon-
damenta”. Si deve infatti ritenere che non ce ne fosse affatto bisogno, 

14 Un fugace accenno in A. Tullio, La collezione archeologica del Museo Mandralisca, 
Palermo 1981, p. 22 (oggi però la collocazione non è più nella Sala dell’Antonello, 
bensì all’ingresso della Sala Archeologica).
15 Amari, Le epigrafi arabiche di Sicilia cit., pp. 54-58. Per la splendida attestazione 
di amicizia e di ammirazione di Michele Amari verso Enrico Pirajno di Mandrali-
sca e la sua vedova Francesca Parisi, cfr. partic. p. 56.
16 Ivi, pp. 54-56, n. XVI, tav. V fig. 2.
17 Ivi, pp. 57-58, n. XVII, tav. V fig. 3.
18 Cfr. Misuraca, Cefalù nella storia cit., p. 71.



237

Note su Cefalù islamica

poiché la Città, con ogni probabilità, aveva mantenuto un’esistenza 
benestante, diremmo pure prestigiosa. Piuttosto, quell’espressione 
andrebbe intesa nel senso ben più profondo e nobile di “rifondare” 
una civitas, cioè darle una nuova “forma”, un nuovo luogo/sintesi 
di culture, fedi, tradizioni differenti, però pronte a fondersi in una 
nuova identità: una Città simbolo, quindi, una “Pienza” ruggeriana, 
un prototipo di quell’ideale di regno multietnico e di tolleranza reli-
giosa che Ruggero perseguiva, sottomettendola (per sottomettersi lui 
per primo) alla gigantesca Casa del Cristo Pantocratore.

Il cielo stellato che, nel soffitto dipinto, sovrasta la Cattedrale di 
Ruggero, e che trova riscontri, senza voler scantonare dalle mie com-
petenze, da Gerusalemme al Cairo all’Alhambra di Granada19, dove-
va splendere, per l’autorevole, ieratico e saggio sovrano normanno, 
su cristiani, ebrei e islamici uniti da leggi comuni e da comuni pro-
spettive. Una monumentale lezione che, seppur disapplicata dopo la 
sua morte, rimane eterna nei secoli, facendoci sentire tanto piccoli al 
cospetto di un gigante della Storia.

19 M. G. Aurigemma, Il cielo stellato di Ruggero II: il soffitto ligneo della cattedrale di 
Cefalù, Cinisello Balsamo 2004, pp. 29-32, 55-57, 186-192, 255.





239

BRUNO FIGLIUOLO

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa 
in epoca normanna1

La documentazione relativa a Cefalù in età normanna può dirsi 
abbastanza soddisfacente, considerata l’altezza cronologica del pe-
riodo, sia dal punto di vista quantitativo che qualitativo, composta 
com’è di documenti sia pubblici che semipubblici e privati. Se ne 
fornisce qui di seguito il prospetto analitico in ordine cronologico, 

1 Ringrazio vivamente Eleonora Della Valle, direttrice dell’Archivio di Stato di 
Palermo, il collega Francesco Paolo Tocco e Angelo Varzi, dell’Archivio Varzi e 
della Fondazione Mandralisca di Cefalù, per il supporto fornitomi. Nel corso del 
lavoro sono state utilizzate le seguenti sigle archivistiche e citazioni bibliografi-
che in forma abbreviata: ASDC = Archivio Storico Diocesano di Cefalù; ASP = 
Archivio di Stato di Palermo; Battaglia = G. Battaglia, I diplomi inediti relativi 
all’ordinamento della proprietà fondiaria in Sicilia sotto i Normanni e gli Svevi, Pa-
lermo 1895; Cusa = S. Cusa, I diplomi greci ed arabi di Sicilia pubblicati nel testo 
originale, 1 volume in 2 parti, Palermo 1868-1882; Garufi = C. A. Garufi, I docu-
menti inediti dell’epoca normanna in Sicilia. Parte Prima, Palermo 1899; Guillelmi 
I. Regis Diplomata, ed. H. Enzensberger, Köln-Weimar-Wien 1996; IP = Regesta 
Pontificum Romanorum, ed. P. F. Kehr, Italia Pontificia, vol. X (Calabria - Insulae), 
cur. W. Holtzmann, D. Girgensohn, Göttingen 1975; Johns = J. Johns, Arabic 
Contracts of Sea-Exchange from Norman Sicily, in Karissime Gotifride. Historical 
essays presented to Godfrey Wettinger on his seventieth birthday, ed. P. Xuereb, Malta 
University Press 1999, pp. 55-78; Kehr = P. F. Kehr, Papsturkunden in Italien. 
Reiseberichte zur Italia Pontificia, 5 voll., Città del Vaticano 1977, V, Nachträge 
(1905-1962); Pirro = R. Pirro, Sicilia Sacra, 2 voll., Palermo 1733; Rogerii II. regis 
Diplomata latina, ed. C. Brühl, Köln-Wien 1987; Spata = G. Spata, Le pergamene 
greche esistenti nel grande archivio di Palermo, Palermo 1862; Tancredi et Willelmi 
III Regum Diplomata, ed. H. Zielinski, Köln-Wien 1982; White = L. T. White jr., 
Latin Monasticism in Norman Sicily, Cambridge, Massachusetts, 1938.



240

Bruno Figliuolo

distinto per i due istituti di conservazione in cui è diviso quanto 
agli originali e corredato con un ulteriore prospetto indicativo degli 
atti conservatisi unicamente in copia tarda. Sembra però opportuno 
avvertire che la documentazione pergamenacea custodita in ASDC 
non risulta ancora rivista e inventariata e occorre quindi rifarsi, per 
identificarla, alle segnature citate dal Garufi oltre un secolo fa e più 
tardi da altri studiosi. Lo stesso Giuseppe Schirò, che nel 1995 com-
pilò un inventario analitico assai accurato dell’intero archivio, non 
poté offrire un quadro esatto dell’ordinamento delle pergamene2. 
Chi scrive ha cercato di verificarne lo status attraverso un accesso 
diretto all’istituto ma gli è stato risposto, via posta elettronica, che 
queste pergamene erano ancora in fase di inventariazione. Occorrerà 
pertanto, quando tale lavoro sarà giunto a conclusione, riconsidera-
re il prospetto qui offerto alla luce di una presumibilmente nuova 
e finalmente definitiva inventariazione. Difficile, comunque, che 
per l’età normanna vi si possano registrare nuovi ritrovamenti. Si 
fa notare inoltre che l’inventario delle pergamene cefaludensi di età 
normanna offerto in calce a una monografia di Hiroshi Takayama è 
semplice, acritica e per di più parziale copia di quello ottocentesco 
manoscritto, presente in ASP, del quale conserva errori e incongruen-
ze che appaiono ben evidenti nello scorrere il seguente prospetto3. 
Se in questa sede vi si fa riferimento è unicamente perché, essendo 
pubblicato a stampa, risulta di facile e dunque potenzialmente fuo-
rviante consultazione. Si specifica infine che, come si può vedere, la 
documentazione pergamenacea cittadina è tutta pubblicata, a ecce-
zione di due soli atti, dei quali si fornisce perciò l’edizione a stampa 
in appendice al presente contributo.

2 G. Schirò, L’Archivio storico diocesano di Cefalù. Ordinamento e inventario, 2 voll., 
s. l. 1995, I, pp. 8-23, in particolare, sulla confusa situazione della conservazione 
delle pergamene, allora custodite ancora presso il Capitolo, pp. 8-9 e 12-13. 
3 The Administration of the Norman Kingdom of Sicily, Leiden - New York - Köln 
1993, pp. 231-233.



241

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

Documenti di età normanna conservati nel Tabulario di Cefalù, presso l’ASP

Data Segnatura
archivistica

Inventario 
Takayama, pp. 
231-233

Edizione

1123, gennaio Tabulario di 
Cefalù, n. 1

Pergamena, n. 1 Cusa, I/1, n. I, 
pp. 471-472; 
Spata, n. I, pp. 
409-412

1145 Tabulario di 
Cefalù, n. 2

Pergamena, n. 2 Cusa, I/1, n. II, 
pp. 472-480

1131, settembre 14 Tabulario di 
Cefalù, n. 3

Pergamena, n. 3 Pirro, I, p. 388; 
Kehr, V, n. 6, p. 
332, da un codi-
ce coevo; cfr. IP, 
X, p. 364, n. 1

1132, marzo Tabulario di 
Cefalù, n. 4

Pergamena, n. 4 Spata, n. IV, pp. 
429-430

1132, febbraio Tabulario di 
Cefalù, n. 5

Pergamena, n. 5 Spata, n. II, pp. 
413-422; Rollus 
Rubeus, parziale, 
pp. 39-40

1132, marzo Tabulario di 
Cefalù, n. 6, 
datato 1140, 
marzo, poi 
corretto in 
1132, marzo

Pergamena, n. 
6, erroneamente 
datato 1140, 
marzo

Spata, n. III, pp. 
423-428; Rollus 
Rubeus, pp. 61-
63

1140, giugno Tabulario di 
Cefalù, n. 8

Pergamena, n. 8 Battaglia, n. 
XXXVII, pp. 
113-115

1140, giugno, copia 
del precedente

Tabulario di 
Cefalù, n. 7

Pergamena, n. 7 Battaglia, n. 
XXXVII, pp. 
113-115

1140, giugno, copia 
del precedente

Tabulario di 
Cefalù, n. 9

Pergamena, n. 9 Battaglia, n. 
XXXVII, pp. 
113-115



242

Bruno Figliuolo

1145, luglio Tabulario di 
Cefalù, n. 44

Rogerii II. Regis 
Diplomata latina, 
n. 68, p. 197, 
transunto del 
1259, dicembre; 
Rollus rubeus, pp. 
42-43

1148, agosto Tabulario di 
Cefalù, n. 10

Pergamena, n. 10 Cusa, I/1, n. III, 
pp. 481-482; 
Spata, n. V, pp. 
431-432

1156 Tabulario di 
Cefalù, n. 11

Pergamena, n. 11 Garufi, n. XXXI, 
p. 76

1130-1160 circa Tabulario di 
Cefalù, n. 37

Johns; Cusa, I/1, 
n. XIII, pp. 502-
505

1168, giugno Tabulario di 
Cefalù, n. 12

Pergamena, n. 12 Cusa, I/1, n. V, 
pp. 484-486; 
Spata, n. VII, pp. 
437-442

1180, gennaio 8 Tabulario di 
Cefalù, n. 13

Pergamena, n. 13 Cusa, I/1, n. VII, 
pp. 489-490; 
Spata, n. X, pp. 
447-450; Rollus 
Rubeus, p. 113

1169, novembre 23 Tabulario di 
Cefalù, n. 14

Pergamena, n. 14 Kehr, II, n. 8, 
p.316; Garufi, 
n. XLIX, p. 113; 
Rollus Rubeus, pp. 
37-39 e 157-159; 
cfr. IP, X, p. 364, 
n. 2

1171, aprile 9 (fal-
sificazione del XIII 
secolo)

Tabulario di 
Cefalù, n. 
15, priva di 
indicazione 
del giorno

Pergamena, 
n. 15, priva di 
indicazione del 
giorno

Kehr, II, n. 17, 
p. 323; Rollus 
Rubeus, pp. 162-
164; cfr. IP, X, p. 
364, n. 3



243

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

Copia del preceden-
te, priva di subscrip-
tio e datatio

Tabulario di 
Cefalù, n. 16

Pergamena, n. 16 Kehr, II, n. 17, 
p. 323; Rollus 
Rubeus, pp. 162-
164; cfr. IP, X, p. 
364, n. 3

1175, agosto 26-27 Tabulario di 
Cefalù, n. 60

Spata, n. XI, pp. 
451-456, tran-
sunto del 1286, 
Agosto 5

1176, giugno Tabulario di 
Cefalù, n. 17

Pergamena, n. 17 Battaglia, n. 
XXXVIII, pp. 
116-118

1177, agosto Tabulario di 
Cefalù, n. 18

Pergamena, n. 18 Cusa, I/1, n. IV, 
pp. 111-112

1178, aprile 25 Tabulario di 
Cefalù, n. 
19, datata 22 
aprile

Pergamena n. 19, 
datata 21 aprile

Pirro, II, pp. 
803-804; Rollus 
Rubeus, pp. 159-
162; cfr. IP, X, p. 
365, n. 4

1181, gennaio Tabulario di 
Cefalù, n. 20

Pergamena n. 20 Garufi, n. LXXII, 
p. 173

1183, novembre Tabulario di 
Cefalù, n. 21

Pergamena n. 21 Garufi, n. LXXV, 
p. 186

1183 Tabulario di 
Cefalù, n. 22

Pergamena n. 22 Cusa, I/1, n. 
VIII, pp. 491-
493

1186, marzo Tabulario di 
Cefalù, n. 23

Pergamena n. 23 Spata, n. IX, p. 
pp. 445-446

1186, marzo 15 Tabulario di 
Cefalù, n. 24

Pergamena n. 24 Battaglia, n. XL, 
pp. 121-122

1187 Tabulario di 
Cefalù, n. 25

Pergamena n. 25 Cusa, I/1, n. X, 
pp. 495-496

1188, dicembre Tabulario di 
Cefalù, n. 26

Pergamena n. 26 Infra, n. 1

1189, maggio 3 Tabulario di 
Cefalù, n. 27

Pergamena n. 27 Infra, n. 2



244

Bruno Figliuolo

1190, ottobre 23 Tabulario di 
Cefalù, n. 28

Pergamena n. 28 Garufi, n. 
XCVIII, p. 234; 
Rollus Rubeus, pp. 
168-171; cfr. IP, 
X, p. 366, n. 7

1193 Tabulario di 
Cefalù, n. 29

Pergamena n. 29 Cusa, I/1, n. XI, 
pp. 496-498

1195, gennaio Tabulario di 
Cefalù, n. 
30, erro-
neamente 
datata 1194, 
gennaio

Pergamena n. 30, 
erroneamente 
datata 1194, 
gennaio

1194, agosto, copia 
della pergamena 
custodita in AAC, 
n. 48

Tabulario di 
Cefalù, n. 31

Pergamena n. 31 Garufi, n. CIX, 
p. 266

Secolo XII Tabulario di 
Cefalù, n. 38

Cusa, I/2, n. 
XIV, p. 505

Documenti di epoca normanna conservati in ASDC

Data Vecchia segnatura 
archivistica

Edizione

1136, gennaio Pergamena n. 4 Garufi, n. XI, p. 25
1140, giugno Pergamena n. 8 Garufi, n. XV, p. 38
1141, maggio Pergamena n. 10 White, n. XVI, pp. 256-259
1141, settembre 8 Pergamena n. 11 Garufi, n. XVI, p. 41
1141, settembre 8 
(copia del prece-
dente)

Pergamena n. 12 Garufi, n. XVI, p. 41

1146, aprile/mag-
gio

Pergamena n. 13 Rogerii II. Regis Diplomata 
latina, App. II, n. 6, p. 271; 
Garufi, n. XXV, p. 59 (datato 
maggio 1147); Rollus Rubeus, 
pp. 197-199 



245

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

1150 Pergamena n. 14 Garufi, n. XXVI, p. 62
1153, maggio 21 Pergamena n. 15 Garufi, n. XXVII, p. 64
1157? Pergamena n. 17 Garufi, n. XXXII, p. 78; Rollus 

Rubeus, pp. 34-35
1157? Pergamena n. 18 Garufi, n. XXXIII, p. 80
1164? Pergamena n. 19 Garufi, n. XXXVIII, p. 89
1165 Pergamena n. 20 Garufi, n. XLI, p. 95
1172, gennaio Pergamena n. 23 Garufi, n. LIX, p. 146
1130-1154 Pergamena nu-

merata in antico 
13 poi 34 che 
corregge forse 31 
ma da altra mano 
più tarda rispetto 
a quella che verga 
i numeri sul verso 
delle altre

Garufi, n. LXI, p. 150 (datato 
1172); cfr. Rogerii II. Regis 
Diplomata latina, App. III, n. 
27, p. 292

1177, ottobre Pergamena n. 29 Garufi, n. LXVII, p. 165
1184, settembre Pergamena n. 32 Garufi, n. LXXXI, p. 198
1185, maggio Pergamena n. 33 Garufi, n. LXXXIII, p. 202
1186, gennaio Pergamena n. 34 Garufi, n. LXXXV, p. 207
1188, agosto 1 Pergamena n. 36 Garufi, n. XCII, p. 224
1188, ottobre Pergamena n. 37 Garufi, n. XCIV, p. 228
1190, luglio 10 Pergamena n. 46 Garufi, n. XCVII, p. 232
1191, febbraio Pergamena n. 42 Garufi, n. XCIX, p. 238
1191, marzo Pergamena n. 43 Garufi, n. C, p. 240
1191, marzo Pergamena n. 44 Garufi, n. CI, p. 242
1191, aprile Pergamena n. 45 Garufi, n. CII, p. 244
1191, maggio Pergamena n. 41 Garufi, n. CIIIbis, p. 247; 

Rollus Rubeus, pp. 64-65 
1193, gennaio Pergamena n. 47 Tancredi et Willelmi III Regum 

Diplomata, n. 25, p. 126; 
Garufi, n. CV, p. 253

1194, agosto Pergamena n. 48 Garufi, n. CIX, p. 266



246

Bruno Figliuolo

Documenti di tradizione codicologica successiva

Data Segnatura archivi-
stica

Edizione

1145, ottobre ASP, Misc. Archiv., 
4, cc. 27-28

Garufi, n. XXIV, p. 57

1130-1154 ASP, Misc. Archiv., 
4, c. 29

Rogerii II. Regis Diplomata 
latina, App. III, n. 28, p. 292; 
Garufi, n. LXII, p. 152 (datata 
1172)

1156, dicembre 2 ASP, Misc. Archiv., 
3

Spata, n. VI, pp. 433-436

1159, gennaio 20 
(ante)

ASP, Misc. Archiv., 
4, cc. 24-26

Guillelmi I. Regis Diploma-
ta, n. 16, p. 109; Garufi, n. 
XXXIV, p. 81

1154-1156 ASP, Misc. Archiv., 
5, c. 6r 

Guillelmi I. Regis Diplomata, 
41, p. 123; Rollus rubeus, p. 27

1166, dicembre 15 ASP, Misc. Archiv., 
3, cc. 2-3

Garufi, n. XL, p. 93

1167, luglio 12 ASP, Misc. Archiv., 
3, cc. 13-16

Garufi, n. XLII, p. 96

1167, settembre ASP, Misc. Archiv., 
4, cc. 1-2

Garufi, n. XLIII, p. 100

1169? BCP, ms. Qq.H.7, 
ff. 65 ss.

Garufi, n. XLVI, p. 106

1172, febbraio 20 ASP, Misc. Archiv., 
4

Spata, n. VIII, pp. 443-444

1173, luglio ASP, Misc. Archiv., 
4, c. 9

Garufi, n. LXIII, p. 154

1175 ASP, Misc. Archiv., 
3, cc. 12-13

Garufi, n. LXV, p. 161

1183, febbraio 9 ASP, Misc. Archiv., 
5, cc. 87v-88v

Rollus Rubeus, pp. 165-167; 
cfr. IP, X, p. 365, n. 5

In definitiva sopravvivono, fino a tutto il 1194, 34 carte conser-
vate in ASP, che si riducono in concreto a 29, perché 1 è pervenuta 
in triplice copia, 1 in duplice e 1 è una falsificazione, giuntaci pure 
in duplice copia. 28 sono poi conservate in ASDC. Anch’esse si 



247

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

riducono, però, scendendo in realtà a 27, giacché 1 vi è presente in 
duplice copia. 13 atti, infine, sono pervenuti in tradizione codico-
logica più tarda. In complesso disponiamo perciò di 75 documen-
ti ma 4 sono trasmessi in copia plurima e 1 è una falsificazione, 
sopravvissuta in duplice copia. Il totale degli atti oggi disponibili 
scende quindi a 69.

La diocesi, si sa, di antiche origini ma non più testimoniata lungo 
tutti i secoli altomedievali, fu ripristinata il 14 settembre 1131 con 
un diploma di re Ruggero, che la dotava con un’ampia donazione di 
beni, diritti fiscali e signorili ed enti ecclesiastici dipendenti4; diplo-
ma successivamente spesso confermato, inserto o semplicemente ri-
cordato, in atti pubblici ma anche pontifici5. La decisione regia, ben 
lungi dall’essere estemporanea, si iscriveva in un ampio progetto di 
riordinamento e ristrutturazione delle sedi diocesane e metropolita-
ne dell’Isola. Il 27 novembre 1130, su richiesta dell’arcivescovo della 
città, aveva reso quelle di Siracusa, Agrigento e Mazara o Catania 
suffraganee di Palermo. Il papa, Anacleto II, aveva avallato quella 
decisione, riservandosi di decidere in seguito quale delle due dioce-
si, se Mazara o Catania, confermare come suffraganea di Palermo6. 
Dieci mesi più tardi, il 14 settembre 1131, lo stesso pontefice con-
cedeva poi, sempre su richiesta regia, che i tre vescovadi di Catania, 
Lipari-Patti e appunto quello appena rinato di Cefalù, divenissero 
suffraganei dell’arcivescovo di Messina, assegnando Mazara a Paler-

4 Spata, n. III, pp. 423-428, copia del marzo 1132.
5 Cfr. per esempio Garufi, n. XLVI, p. 106 (forse del 1169); Kehr, II, n. 8, p. 316 
(del 23.XI.1169 = IP, X, Cefalù, n. 2, p. 364, Garufi, n. XLIX, p. 113, e Rollus 
Rubeus, pp. 37-39 e 157-159); Garufi, n. XCVIII, p. 234 (del 23.X.1190 = Rol-
lus Rubeus, pp. 168-171). IP, X, Alessandro III, Cefalù, n. 3, p. 364 (9.IV.1171 
= Rollus Rubeus, pp. 159-162), e n. 4, p. 365 (25.IV.1178 = Rollus Rubeus, pp. 
162-164); Lucio III, n. 5, p. 365 (9.II.1183), e n. 6, p. 365 (25.VII.1184-85), 
quest’ultimo da documentazione di tradizione messinese in cui si ribadisce la di-
pendenza di Patti e Cefalù da Messina. Clemente III, n. 7, p. 366, conferma il 
privilegio di Alessandro III del 1178. Cfr. pure Kehr, II, n. 17, p. 323, e n. 319, p. 
326, del 21.XII.1182 (= Rollus Rubeus, pp. 165-167). 
6 IP, X, n. 25, p. 230, relativo a Palermo.



248

Bruno Figliuolo

mo7. La Sicilia intera risultava così suddivisa in due grandi provincie 
metropolitiche.

Le concessioni e le donazioni a beneficio della sede cefaludense si 
susseguirono da subito numerose, rilasciate sia da parte di membri 
della stirpe regia (ben quattro, tra 1140 e 1156, sono di Adelasia, 
nipote del sovrano)8 sia, in alcuni casi, da parte della feudalità di ca-
stello locale, attraverso cessioni non solo di terre e chiese ma anche e 
forse soprattutto di significative bannalità: forni, mulini, foreste, pa-
scoli9. Soprattutto da sottolineare è però il diploma con il quale, nel 

7 Il documento è edito in Pirro, I, p. 388. Cfr. pure IP, X, n. 23, p. 339, relativo a 
Messina, e n. 1, p. 364, relativo a Cefalù; cfr. pure Kehr, V, n. 6, p. 332, da copia 
reperita su di un codice madrileno del XII secolo. Per la definizione dei confini 
tra le diocesi di Cefalù e Patti, cfr. Guillelmi I. Regis Diplomata, n. 16, p. 109 (= 
Garufi, n. XXXIV, p. 81), ante 20.I. 1159, nel quale il gran giustiziere Rinaldo di 
Tusa dirime appunto una controversia in merito.
8 Battaglia, n. XXXVII, pp. 113-115, atto del giugno 1140, tramandato in triplice 
copia, con il quale la contessa concede alla chiesa di S. Pietro in Collesano un for-
no, alcune terre e quattro villani (= Garufi, n. XV, p. 38, con un’aggiunta formale 
in calce e l’indicazione della cessione non di quattro ma di sei villani, i cui nomi, 
elencati, differiscono però da quelli registrati nell’altra copia); Garufi, n. XXXI, p. 
76, del 1156, donazione di un mulino alla chiesa di Malvicino, fondata dalla stessa 
Adelasia; n. LXXXV, p. 207, del gennaio 1186, ove sono elencati i diritti vantati 
dal vescovado di Cefalù su S. Lucia di Siracusa; diritti comprendenti un mulino, 
un battinderio e un giardino. Cenni in generale sulle concessioni ruggeriane ai 
vescovi, in M. Leonardi, L’attività economica in Sicilia ai tempi di Ruggero II d’Alta-
villa (1112-1154), in «Archivio storico siracusano», s. IV, 6 (2014), pp. 133-157.
9 Rogerii II. Regis Diplomata latina, App. III, n. 27, p. 292, del 1130-1154, men-
zione di un forno; Garufi, n. XV, p. 38, del giugno 1140, esaminato nella nota 
precedente, con il quale Adelasia dona a Jocelino, vescovo di Cefalù, un forno e sei 
villani per la chiesa di S. Pietro di Collesano, tutto il legno della sua foresta per far 
funzionare tale forno e inoltre libero pascolo nelle sue terre e legna per riparare la 
chiesa, specificando che gli abitanti della zona possono liberamente «agere nego-
tium coquendi panes in eodem furno»; White, n. XVI, pp. 256-259, del maggio 
1141, considerato invero un falso, nel quale la chiesa di S. Maria di Cammarata, 
fondata e dotata da Lucia, signora di quel castello, è donata al vescovo Jocelino; 
Garufi, n. XXVII, p. 64, del 21.V.1153, con il quale la medesima Lucia cede in 
obbedienza quella chiesa al vescovado cefaludense; ivi, n. XXXI, p. 76, del 1156, 
nel quale Adelasia dona un mulino alla chiesa di Malvicino, da ella stessa fondata; 



249

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

luglio 1145, il re Ruggero, con l’avallo di Ugo, arcivescovo di Mes-
sina, concede alla Chiesa di Cefalù, da lui fondata, come nell’atto in 
questione non si manca di sottolineare, la città e il mare circostante 
con le rispettive pertinenze, «libere possidendum in perpetuum tam 
in temporalibus quam in spiritualibus dedituram». Nel documento, 
all’ordinario vescovile è assegnato anche il godimento di tutti i red-
diti relativi, così come l’amministrazione della maggior parte della 
materia giudiziaria, restando in capo al re i soli reati di fellonia, tra-
dimento e omicidio. Gli abitanti della città, infine, sono confermati 
franchi da ogni forma di tassazione ed esenti dal servizio in armi10.

Il numero dei beni terrieri e degli istituti ecclesiastici ceduti in 
concessione si accresce con regolarità lungo tutto il secolo. Essi si 
collocano in un territorio molto vasto, che spazia dal Siracusano11 
alla zona montuosa alle spalle della città, in direzione delle Mado-
nie: Polizzi (Generosa), Petralia, Collesano, e più lontano Mistretta, 
nel Messinese verso i Nebrodi12. Nel 1146 si registra l’unione della 
Chiesa di Cefalù con l’importante monastero dei canonici agostinia-

ivi, n. LXXII, p. 173, del gennaio 1181, donazione da parte del signore Roberto 
di San Giovanni della chiesa di S. Pietro di Collesano, con forno e villani, di cui si 
ricorda come fosse già stata beneficiata da Adelasia, al vescovo di Cefalù, Guido.
10 Rogerii II. regis Diplomata latina, n. 68, p. 197; edito pure in Rollus rubeus, pp. 
42-43 e 50-51. Cfr. pure infra, nota 15.
11 Cusa, I/1, n. VI, pp. 487-488; Garufi, n. LXI, p. 150, nel quale si descrivono 
i confini delle terre del casale di Girepizi, nel Siracusano, donato alla Chiesa di 
Cefalù insieme ad altri tre villaggi della zona, e nel quale si menziona la presenza 
di un forno. L’atto è datato dal suo editore al 1172 ma risale in realtà al periodo 
ruggeriano (1130-1154): cfr. Rogerii II. Regis Diplomata latina, App. III, n. 27, 
p. 292; Garufi, n. LXXXV, p. 207, del gennaio 1186. In Siracusa città, come si è 
visto, l’episcopio cefaludense deteneva anche la chiesa di S. Lucia: cfr. Guillelmi I. 
Regis Diplomata, n. 10, p. 106 (prima del 1157?) e 41, p. 123 (del 1154-1166), 
conferma della donazione di quella chiesa (= Rollus rubeus, pp. 27-28).
12 Spata, n. XI, pp. 451-456, traduzione in latino del 5.VIII.1286 di un atto in 
greco ed arabo del 26 e 27.VIII.1175, relativo a una controversia confinaria tra i 
casali di Petralia e Polizzi; Garufi, n. LXXII, p. 173, del gennaio 1181, nel quale, 
lo si è detto, il signore Roberto di San Giovanni dona la chiesa di S. Pietro di 
Collesano, con forno e villani, al vescovo di Cefalù, Guido; ivi, n. LXV, p. 161, 
del 1175 (per Mistretta). 



250

Bruno Figliuolo

ni di Bagnara (Calabra) dedicato a S. Maria13; e, ancora, l’episcopato 
cefaludense può contare su beni nell’Agrigentino, come Cammara-
ta, la cui chiesa di S. Maria, e lo si è visto, fu a esso offerta in obbe-
dienza dalla fondatrice, Lucia, signora di quel castello nel 115314; 
e in Val di Noto15. Si tratta, come si vede, di un’ampia dotazione, 
che si sviluppa in direzione di tutti i punti cardinali, raggiungendo 
anche aree piuttosto lontane dalla città: sicuro segno di una notevole 
benevolenza verso quell’istituto religioso da parte dei ceti dirigenti 
dell’epoca nell’isola.

Lo sforzo della riorganizzazione ecclesiastica e territoriale, l’am-
pliamento dei diritti e l’arricchimento patrimoniale sembrano se-
gni di attenzione alla valorizzazione anche economica di quest’area. 
Un’attenzione chiaramente espressa sin da un diploma ruggeriano 
del 1132, nel quale il sovrano esentava gli abitanti di Cefalù dall’ob-
bligo del servizio militare e da qualsiasi tassazione16. Anche l’inven-
tario dei beni della Chiesa cefaludense redatto ai tempi del vesco-
vo Bosone, probabilmente nel 1157, è indicativo al riguardo, ricco 
com’è di menzioni di oggetti preziosi certo pervenuti attraverso traf-
fici ultramarini, come oro, seta e zendado, oltre che di fastosi para-
menti sacri, in buona parte provenienti da donazioni regie17.

Sembra quasi di assistere, seguendo le fasi di questo sviluppo, alla 
formazione di una città metropolitana omogenea e unitaria, uni-
ta dai comuni interessi economici, che va da Messina a Palermo, e 

13 Rogerii II. Regis Diplomata, App. II, n. 6, p. 271, di aprile/maggio 1146 (= 
Garufi, n. XXV, p. 59, datato maggio 1147; Rollus Rubeus, pp. 197-199). Sul 
cenobio, cfr. V. von Falkenhausen, Testo e contesto: un Katonoma inedito della con-
tessa Adelasia per il monastero di Bagnara (settembre 1111), in Ingenita curiositas. 
Studi sull’Italia medievale per Giovanni Vitolo, cur. B. Figliuolo, R. Di Meglio, A. 
Ambrosio, 3 voll., Battipaglia 2018, III, pp. 1273-1290.
14 Garufi, n. XXVII, p. 64, del 21.V.1153.
15 Ivi, n. LXII, p. 152, ivi datato 1172 ma in realtà da riportare all’età ruggeriana 
(1130-1154): cfr. Rogerii II. Regis Diplomata latina, App. III, n. 28, p. 292.
16 Rogerii II. regis Diplomata latina, n. 19, p. 52, del marzo 1132 (= Rollus Rubeus, 
pp. 46-47).
17 Garufi, n. XXXIII, p. 80.



251

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

che comprende centri intermedi in piena crescita, come Milazzo, 
Patti, Termini Imerese e appunto Cefalù; centri i quali non a caso 
richiamano, con la loro offerta di nuove e vantaggiose possibilità di 
impresa, un’emigrazione straniera qualificata: quella costituita dagli 
Amalfitani, innanzitutto, i quali sono presenti sin dagli anni ’30 al-
meno del XII secolo a Messina e Palermo18 e, poco più tardi, a Patti, 
Mazzarino19, Termini Imerese20 e, come ora vedremo, a Cefalù. Pre-
senza, questa dei cittadini della Costiera campana nella zona, cer-
tamente da collegare ai fitti scambi commerciali precedenti, che li 
avevano messi in contatto con la realtà isolana. Se guardiamo infatti 
alla esplicita attestazione di traffici tra la cittadina siciliana e gli ope-
ratori commerciali amalfitani o campani in generale, troveremo che 
il documento più eloquente al riguardo è certamente quello, assai 
celebre (ma basato su di un diploma ruggeriano del marzo 1132 di 
incerta autenticità)21, datato 8 gennaio 1180, pervenuto in traduzio-
ne latina e in copia del testo greco originale, emanato da Goffredo 
di Modica, camerario regio e maestro delle due dogane palermitane. 
Di esso appare però necessario anzitutto notare che il testo greco 
superstite differisce dalla traduzione latina, che, nella pergamena che 
tramanda entrambi, lo precede. In esso Goffredo, dunque, camera-
rio palatino e magister della dogana de secretis e dei baroni, scrive ai 
baiuli e portolani di Sicilia, Calabria e Principato di Salerno, renden-
do loro noto che il vescovo di Cefalù era venuto a visitarlo a Palermo 

18 La documentazione a loro relativa è raccolta in B. Figliuolo, Gli Amalfitani nella 
Sicilia orientale nei secoli XII-XIV, in corso di pubblicazione. 
19 Monumenta Pactensia, 2.I. L’età sveva e angioina, ed. P. De Luca, n. 5, pp. 18-19 
(= White, n. XLVIII, p. 294), del febbraio 1199, nel quale Bartolomeo di Amalfi, 
signore di Mazzarino, dona anche a nome della moglie Kurezoy e del figlio Matteo 
della terra sita in detta località alla chiesa di S. Maria, eretta sul monte di Mazza-
rino e obbedienza della Chiesa vescovile di Patti.
20 R. Zeno, Documenti per la storia del diritto marittimo nei secoli XIII e XIV, To-
rino 1936, n. LVII, p. 50, del 25.II.1299: Riccardo Buccafelli e Francesco Sergio 
di Messina noleggiano a Cornito Praso di Ischia la loro nave, denominata “S. 
Nicola”, per trasportare grano da Termini Imerese a Capri.
21 L’originale greco fu edito in Spata, n. IV, pp. 429-430; fu poi tradotto e copiato 
in Rollus Rubeus, pp. 61-63;



252

Bruno Figliuolo

e gli aveva mostrato un privilegio di re Ruggero, nel quale il sovrano 
aveva concesso alla Chiesa di Cefalù

ut de omnibus vascellis eiusdem ecclesie usque Amalfiam eunti-
bus et inde redeuntibus frumento, leguminibus aliisque necessari-
is ad usum fratrum ibidem Deo servientium, et de aliis queque de 
redditibus ipsius ecclesie perveniunt oneratas in introitu vel exitu 
portuum, nullum ius exigatur; venditiones autem et emptiones 
que fiunt pro utilitate fratrum eiusdem ecclesie ac pro necessitate 
ipsius ecclesie licet libere contrahi et absolute; de his autem que 
per terram fuerint ad prefatam ecclesiam vel ad obedientias eius 
allata vel inde pro utilitate eius asportata nullas iustitias licitum sit 
auferri vel exigi.

Segue, come si è detto, copia del testo greco, in cui però non si 
nomina Amalfi, ma si accenna solo alle navi del vescovado che vanno 
in Sicilia, Calabria e, genericamente, nel Principato di Salerno, affer-
mando che esse sono franche quando trasportano merci in entrata; 
merci tra le quali il diploma nomina esplicitamente la frutta secca22.

Un traffico di derrate alimentari vivace e continuo, imperniato, 
par di capire, sul frumento e su legumi in esportazione dalla Sicilia 
e almeno sulla frutta secca in importazione, è dunque certamente 
fiorente nella seconda metà del XII secolo tra la costa siciliana e 
quelle calabresi e campane. Ed è un traffico, incentivato da sgravi ed 
esenzioni fiscali, che si svolge non solo su imbarcazioni amalfitane 
ma anche, come si vede, ecclesiastiche siciliane. E la cosa non desta 
d’altra parte meraviglia, giacché non sono poche le menzioni di navi 
di proprietà monastica o vescovile che solcavano in quel periodo il 
Mediterraneo. Per limitarsi alle testimonianze siciliane più o meno 
coeve, noteremo come attestazioni non meno eloquenti di questa in 
esame sopravvivono per il cenobio di S. Maria in Valle Giosafat di 
Messina, nella cui dotazione patrimoniale è anche una nave23, e poi 

22 Cusa, I/1, n. VII, pp. 489-490; Spata, n. X, pp. 447-449. La sola versione latina 
dell’atto fu copiata nel Rollus Rubeus, p. 113. Cfr. pure Takayama, p. 128.
23 Garufi, n. LXXXI, p. 200, diploma di Guglielmo II del 2.IV.1185 nel quale 



253

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

per il vescovado di Monreale, in disponibilità del quale pure risulta-
no alcune imbarcazioni24.

Prima dell’atto del 1180, a prescindere dalla leggenda della fon-
dazione del vescovado riportata dal Rollus Rubeus, in base alla quale 
re Ruggero lo avrebbe eretto dopo essere scampato al naufragio della 
nave che da Salerno lo conduceva in Sicilia25, a testimoniare delle re-
lazioni tra la città siciliana e la Campania compaiono alcuni uomini 
certamente provenienti dalla regione continentale. Come teste, per 
ben due volte, nel 1140 e nel 1156, in diplomi di concessione della 
contessa Adelasia, è menzione di un Martino Amalfitano, a quel che 
sembra ignoto alla storiografia26. Si tratta dunque certamente di un 
uomo che faceva parte dell’entourage della nobildonna, ma siccome 
non siamo certi della data topica di rogazione dell’atto, non sappia-
mo se egli risiedesse a Cefalù oppure a Palermo. Più tardi, in un atto 
del 1188, sempre come teste, è registrato un Giacomo Amalfitano27. 
Ancora, incontriamo, sempre intervenuti in qualità di testimoni 
in stipule notarili, un Giovanni di Salerno, in un atto non datato 
ma riferibile genericamente all’epoca ruggeriana (1130-1154)28, e 
nel 1150 un Pietro di Aversa29. Diverso il caso di Pietro di Napo-
li, che è attestato come proprietario confinante in una transazione 

se ne conferma genericamente uno perduto di Ruggero (ricordato in Rogerii II. 
Regis Diplomata latina, App. III, n. 50, p. 303): vi si dice che essa può liberamente 
commerciare, franco dazio doganale, in Messina, dove arrivava carica di vettova-
glie e veniva ricaricata di tonnina, formaggio, pelli, a sua volta recandosi anche 
oltremare.
24 Garufi, n. LXXXVII, p. 210, del 15.XI.1186, pure contenente esenzioni fiscali. 
25 Rollus Rubeus, p. 25.
26 Garufi, n. XV, p. 38 (quello, già esaminato, nel quale la contessa dona al vescovo 
Jocelino un forno e sei villani per la chiesa di S. Pietro di Collesano), e n. XXXI, p. 
76 (quello, pure già menzionato, nel quale dona un mulino alla chiesa di Malvici-
no, da ella stessa fondata), rispettivamente del giugno 1140 e del 1156.
27 Garufi, n. XCII, p. 224, del 1.VIII.1188, testimone del rogito testamentario di 
Pietro fu Andrea Coci, che si prepara a recarsi a Gerusalemme in pellegrinaggio.
28 Ivi, n. LXI, p. 150, datata al 1172 ma in realtà del periodo ruggeriano: cfr. Ro-
gerii II. Regis Diplomata latina, App. III, n. 27, p. 292.
29 Garufi, n. XXVI, p. 62, del 1150.



254

Bruno Figliuolo

immobiliare30, e del notaio Matteo di Aversa, menzionato una volta 
come acquirente di un orto e una seconda come beneficiario della 
donazione, da parte del vescovo Guido, di una casa in città31. Sin-
golare, sembra, ma evidentemente non privo di significato, che tutti 
i forestieri che compaiono nella documentazione cittadina siano di 
origine campana. L’unica eccezione certa, se non sbaglio, a parte il 
ricordo di qualche generico cognome, come Lombardo, è costituita 
dalla menzione di una persona proveniente da molto lontano: Pietro 
di Limoges, che compare tra i proprietari confinanti in una donazio-
ne vescovile del febbraio 119132.

Le notevoli donazioni patrimoniali e i robusti diritti signorili che 
accompagnarono la fondazione della diocesi resero il clero cefalu-
dense ricco e potente. Esso seppe inoltre intercettare con abilità i 
vantaggi derivanti dalla invidiabile posizione geografica della città, 
che, come si accennava, ne favorì lo sviluppo, arricchendo ulterior-
mente la diocesi. Il vescovo, infatti, cerca di governare la crescita 
economica urbana, da un lato redistribuendo parte delle risorse im-
mobiliari cittadine, cedendone l’usufrutto senza però trasferirne la 
proprietà, dall’altro regolamentando il mercato urbano attraverso la 
leva dell’esenzione o rimodulazione dei diritti fiscali e bannali di cui 
egli stesso in gran parte godeva. Nel 1157, così, il vescovo Bosone 
riforma le antiche consuetudini cittadine, accordando alcuni nuovi 
diritti ai borghesi che abitavano a Cefalù e fissando loro nuove nor-
me per i diritti di scannatura, molitura, caccia e altro che vi erano 
in vigore: essi mantengono cioè il diritto di macello, che detenevano 
«ex prima ville Cephaludi institucione», e per la «solam scanaturam 
ecclesie Sancti Salvatoris debent exhibere» un tributo, che ammonta 
mezzo tarì per un bue, un quarto per un maiale, tre per un montone, 
due per un agnello, uno per una capra. Essi possono inoltre vendere 
liberamente le loro mercanzie e acquistare del pari liberamente fari-

30 Ivi, n. C, p. 240, del marzo 1191, relativo a una transazione nella quale si fa 
riferimento a una casa confinante con la proprietà di un Pietro di Napoli.
31 Ivi, n. CI, p. 242, e n. CII, p. 244, rispettivamente di marzo e aprile 1191.
32 Ivi, n. XCIX, p. 238.



255

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

na per nutrire i loro tessitori, ma non più di quella necessaria e senza 
alzarne il prezzo quando la rivendono ai tessitori. Un pane su tren-
tuno fatti cuocere, vada poi ai fornai; i proprietari abbiano le loro vi-
gne libere dalle intrusioni dei cacciatori vescovili, laddove i cittadini 
potranno peraltro liberamente cacciare; i carbonai sono autorizzati 
a vendere liberamente i rimasugli di carbone; e infine i mugnai dei 
mulini vescovili non ardiscano pretendere più del lecito per la mo-
litura33. Si tratta, come si vede, di uno spaccato assai interessante 
dell’uso delle bannalità signorili godute dall’ordinario vescovile e nel 
contempo di un quadro molto vivace delle attività economiche che 
fiorivano all’epoca in città. Non c’è bisogno di sottolineare l’interes-
se soprattutto rappresentato dall’accenno all’attività dei tessitori, che 
sembrano non lavorare in proprio ma alle dipendenze di altri, con 
ogni probabilità mercanti locali.

Lo stesso vescovo Bosone, per restare nel campo della cessione 
dei diritti di monopolio signorile, nel 1166 concede a Guglielmo di 
Cammarata facoltà di costruire a sue spese un mulino, in un’area che 
in precedenza già ne aveva ospitato uno, a patto che il beneficiario ne 
dividesse il reddito con la Chiesa. La concessione è valida vita natu-
ral durante ma senza possibilità di trasmetterla agli eredi34.

La redistribuzione della ricchezza vescovile avviene però in mas-
sima parte attraverso la concessione diretta in locazione di immobili 
ecclesiastici, che possono a loro volta essere subaffittati o venduti dal 
beneficiario con il consenso del proprietario: case e, fatto più inte-
ressante, botteghe commerciali. Nel 1164, sempre Bosone cede a un 
certo Giovanni Pagano una bottega sita presso la Porta di Mare, per 
il censo annuo di 3 tarì, da versare in tre rate35. Nel 1177, un tale 
Stefano e la moglie Letizia, col consenso del vescovo Guido, vendo-
no la loro casa in Cefalù a Guglielmo de Brocato del fu Giovanni, 
per 220 tarì36. Nel 1184, il vescovo Guido conferma la concessione 

33 Ivi, n. XXXII, p. 78, del 1157 (?).
34 Ivi, n. XL, p. 93, del 15.XII.1166.
35 Ivi, n. XXXVIII, p. 89, del 1164 (?)
36 Ivi, n. LXVII, p. 165, dell’ottobre 1177.



256

Bruno Figliuolo

a un certo Cantagullano di una bottega che questi aveva comprato 
da un tal Sinibaldo, e specifica che si trattava della quinta bottega, 
contando a partire dalla chiesa di S. Giorgio, lungo la via che dalla 
porta di mare andava alla porta di città, in cambio del censo annuo 
di 20 tarì da saldare in tre rate annue e con l’obbligo di riattare detta 
bottega; la Chiesa cittadina, si dichiara infine, come di consueto si 
riserva il diritto di prelazione sul bene, al medesimo prezzo37. La 
strada che dall’approdo conduceva al cuore della città era dunque 
costellata di botteghe, che l’ordinario diocesano locava con profitto. 
Nel 1190, il vasaio Stefano dichiara di aver ottenuto un pezzo di 
terra dal vescovo Guido per edificarvi una casa dove esercitare il pro-
prio mestiere, «sicut figul de ollis de calamidis sicut hactenus solita 
est habere apotheca mea», con il divieto però di scavarvi il pozzo e di 
coltivarvi l’orto, se non invernale38. L’orto, infatti, come di consueto 
nelle città dell’epoca, costituiva un bene di grande valore, e ben lo si 
vede nel già citato atto del marzo dell’anno successivo, nel quale Ste-
fano di Giovanni Compagnone conferma al notaio Matteo d’Aversa 
la vendita di un orto, fattagli su licenza vescovile, per ben 348 tarì; 
orto che si trova presso un altro, denominato dei sicomori, appar-
tenente alla Chiesa cittadina, e la cosiddetta grande vigna, sempre 
di proprietà ecclesiastica39. Nello stesso mese, il medesimo vescovo 
conferma a Gregorio Lombardo, con le clausole consuete, tra cui il 
diritto di recesso, e per il censo annuo di 22 tarì, i beni che quello 
in parte deteneva per cessione della Chiesa cittadina e in parte aveva 
comprati; beni tra i quali si contavano anche alcune botteghe40. Un 
mese più tardi, come si è accennato, il vescovo concede al notaio 
Matteo di Aversa una casa sita presso la torre della porta della cit-
tà; casa dotata di un abitacolo al piano terreno che era solitamente 

37 Ivi, n. LXXXI, p. 198, del settembre 1184.
38 Ivi, n. XCII, p. 232, del 10.VII.1190.
39 Ivi, n. CI, p. 242, del marzo 1191. Sulla valenza economica costituita all’epoca 
dagli orti, cfr. G. Vitolo, I prodotti della terra: orti e frutteti, in Terra e uomini nel 
Mezzogiorno normanno-svevo, Atti delle settime giornate normanno-sveve (Bari, 
15-17 ottobre 1985), Bari 1987, pp. 159-185. 
40 Garufi, n. C, p. 240.



257

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

tenuto dai bardarii della dogana vescovile, per il censo annuo di 16 
tarì da pagare in tre soluzioni e riservandosene come di consueto il 
diritto di riscatto41.

Le testimonianze coeve descrivono dunque, per il XII secolo, una 
città e un’area territoriale nel pieno di uno sviluppo economico sia 
produttivo che commerciale notevole, caratterizzato da fitti scambi 
con i centri continentali calabresi e campani, fino ad Amalfi, che 
ne circoscrive a nord il raggio d’azione, e probabilmente anche con 
il Nordafrica a sud. Uno sviluppo di cui risultano certo principali 
beneficiari i presuli cittadini, che sono signori e maggiori proprietari 
della località, ma che coinvolge, attraverso le concessioni di beni e 
diritti da essi operate, buona parte della popolazione locale (quanto 
meno quegli uomini definiti burgenses), che a sua volta sostiene ul-
teriormente la crescita, in specie attraverso la produzione agraria e 
artigianale, quest’ultima in specie relativa al settore tessile.

41 Ivi, n. CII, p. 244, dell’aprile 1191.



258

Bruno Figliuolo

Appendice

1
Cefalù, 1188, dicembre
Scriptum confirmationis
Goffredo di Marturano, maestro giustiziere della Magna Regia 

Curia, e Giordano de Calatahaly, incaricati dal re Guglielmo II di 
fare un accertamento dei beni spettanti a chiese, baroni e militi nel 
territorio di Biccari e inseriti nel registro della regia Dogana redatto 
dal protonotario della curia nel 1123, confermano quelli spettanti 
alla Chiesa di Cefalù, quali risultano da un privilegio di Ruggero II 
del 1132, presentato dal vescovo al predetto re Guglielmo e da lui 
spedito ai suoi due funzionari.

 
Originale [A]: ASP, Tabulario di Cefalù, n. 26. Pergamena di mm. 570 

x 420, con tracce di squadratura e rigatura a secco a distanza di mm. 5 l’una 
dall’altra, in mediocre stato di conservazione, erosa lungo il margine destro 
e in più punti ingiallita, con perdita del materiale scrittorio. In margine 
inferiore destro la nota, di mano del XIV secolo: «Presentatum Cathanie 
penes acta Magne Regie Curie, XXIIII novembris, XIIII indictionis, pro 
episcopo Cephaludensi in questione quam habet cum filiis et heredibus 
quondam domini Friderici de Aragonia». Al verso, oltre a varie annotazio-
ni di mano moderna, ve ne sono due di mani diverse ma contemporanee 
o di poco successive all’atto: «Divise terrarum Biccary et Arsie»; e «Divisio 
de terris episcopatus quas habet apud Biccarum».

In nomine Dei eterni et Salvatoris nostri Iesu Christi. Anno ab 
incarnacione eius millesimo centesimo octogesimo octavo, mense de-
cembris, indictionis septime, regni [vero] | domini nostri Willelmi, 
Dei gracia gloriosissimi et excellentissimi regis Sicilie, ducatus Apulie, 
et principatus Capue anno vicesimo tercio feliciter amen. Nos Go-
sfridus | de Marturano, Magne Regie Curie Magister Iusticiarius, et 
Iordanus de Calatahaly, per hoc presens scriptum declaramus quod, 
dum ex mandato domini nostri serenissimi regis | missi fuissemus ad 
investigandas divisas generales Biccari et ad specificandas distincte di-
visas ecclesiarum, baronum et militum qui infra ipsas generales divi-



259

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

sas Biccari te|nere videntur, contigit quod, iuxta tenorem cuiusdam 
quaterni Duane regie, qui factus fuerat olim per manus protonotarii 
curie transactis annis sexaginta et quinque, [autem] | quaternum ex 
precepto regio nobiscum pro ipsis divisis ferebamus, divisa ipsa Biccari 
conprehendebat medietatem casalis Arshe, quod est Ecclesie Cephalu-
densis, et ascendebat | per quendam collem et descendebat per vallo-
nem strictum usque dum perveniebatur ad quendam locum ubi dice-
batur fuisse casale Sankegi, et inde usque ad magnum | vallonem per 
quem itur ad divisas Michiken. Dum autem nos, pro indagandis ipsis 
certis divisis et regiis iussionibus adimplendis, apud Biccarum morare-
mur, [rece|pimus quasdam litteras] ex parte sacre regie maiestatis, quas 
detulit nobis frater Donatus, venerabilis cellerarius Ecclesie Cephalu-
densis, in quibus continebatur quod [dominus Guido, ve]|nerabilis 
episcopus Ecclesie Cephaludi, conquestus fuerat regiae maiestati non 
cepisse Ecclesie sue maximam partem de terris suis, dum nos predictas 
divisas Biccari [faceremus. Quas] | terras idem venerabilis episcopus 
asserebat Ecclesiam suam ex dono domini gloriosi regis Rogerii beate 
memorie tenuisse, sicut continebatur in privilegio eiusdem domini 
regis Rogerii, quod | Ecclesia habebat et quod ostensum fuerat predi-
cto domino nostro serenissimo regi. Et propter hoc, in eisdem litteris 
iniunctum fuit nobis ex parte regie celsitudinis, ut privilegium ipsum 
| videremus et iuxta eiusdem privilegii tenorem prefatum episcopum 
terras ipsas tenere permitteremus. Quod utique mandatum regium 
nos, quantum potuimus et prout debuimus, | fideliter attendentes, 
vidimus et relegimus privilegium ipsum domini gloriosi regis Roge-
rii dive memorie quod Ecclesia Cephaludi habebat, et perreximus ad 
locum qui de divisa Bic|cari fuisse videbatur et qui continebatur in 
privilegio ipso; ibique multis astantibus fecimus legi et intelligi litteras 
regias et mandatum, quod pro parte Cephaludensis Ecclesie rece|pi-
mus de divisis ipsis et invenimus quod quaternus predicti protonotarii 
factus fuerit transactis iam annis sexaginta et quinque, sicut predi-
ctum est. Privilegium vero Ecclesie Cephaludi | factum et indultum 
eidem Ecclesie fuerat a predicto domino glorioso rege Rogerio inclite 
recordationis transactis annis quinquaginta et sex; et inde auctorita-
tem sumentes ex precep|to regio, quod inde recepimus, iuxta tenorem 



260

Bruno Figliuolo

prefati privilegii, quod distincte continebat, omnes divisas ipsius ca-
salis incepimus a loco illo, ubi est confinium Haiar Mingel, videlicet 
| a loco qui dicitur Haiar Lifac. Et vidimus pro certo et cognovimus 
quod divisa ipsa terrarum Ecclesie Cephaludi protenditur ab eodem 
loco Haiar Lifac usque ad flumen Tortum et inde ascenditur | versus 
orientem per flumen “Flumen” usque ad quoddam pantanum ubi est 
quidam locus spaciosus et planus; cuius loci et pantani medietas et 
casalis Mucate et reliqua medietas est casalis | Cassari et mandra est 
in tenimento Cassari et scripta est in sigillo [Harse] et debent habere 
iacinam; et ab ipso pantano ascenditur per vallonem per viam “Viam” 
usque orientem, usque | ad locum ubi est quadruvium, unde pro-
cedit via que ducit Biccarum et que ducit Panormum et que ducit 
Petraliam et que ducit Castrum Novum, et a predicto quadruvio itur 
versus orien|tem recta via usque ad locum non longe existentem qui 
dicitur Beb Ramel et inde usque meridiem declinatur per vallonem 
“Vallonem” et preteritur vallo ille ubi prius divisas feceramus, | iuxta 
tenorem prefati quaterni, usque dum pervenitur ad divisas Michiken 
et exinde itur per predictum vallonem Beb Ramel usque dum per-
venitur ad montem super mandram Zumac et ubi | sunt re[lique] 
divise que continentur in predicto privilegio Ecclesie Cephaludensis. 
Hec predicta, sicut aperte et distincte continebantur certis terminis 
et divisis in prefato privile|gio Ecclesie Cephaludi et sicut ex dono 
domini gloriosi regis Rogerii beate memorie, ea possederat Ecclesia 
Cephaludi transactis iam quinquaginta et sex annis. Ita, ex mandato | 
domini nostri gloriosissimi regis quod inde recepimus, permisimus ea 
tenere prefatam Ecclesiam Cephaludi et ea sibi ex parte regia et nostra 
de mandato regio confirmavimus. | Ad huius itaque rei et confirma-
tionis memoriam et inviolabile firmamentum, pro maiori securitate 
Ecclesie predicte Cephaludi hoc presens scriptum per manus Philippi 
| regie curie notarii inde fieri iussimus supradicte Ecclesie Cephaludi. 
In quo propriis manibus nos signavimus, anno, mense et indicione | 
supradictis.

† Ego Gosfridus de Marturano, Magne Regie Curie Magister Iu-
sticiarius.

† Ego Iordanus de Calatahaly qui supra.



261

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

2
1189, maggio 3
Charta iudicati
Ruggero Hamuti, regio giustiziere, incaricato da re Guglielmo 

II di mettere fine a una controversia in merito alla divisione di beni 
nelle località Harsa e Huedinarra presso Harsa, essendosi recato sul 
posto, dove il cellerario e i canonici della Chiesa di Cefalù gli ave-
vano esibito un privilegio di Ruggero II attestante i loro diritti sulle 
terre in questione, conduce una inchiesta tra cristiani e saraceni, al 
termine della quale ne riconosce la validità.

Originale [A]: ASP, Tabulario di Cefalù, n. 27, pergamena di mm. 320 
x 330, in ottimo stato di conservazione. Le sottoscrizioni vi sono disposte 
su due colonne. In calce la notazione, di mano del XIV secolo: «Presenta-
tum Cathanie penes acta Magne Regie Curie XXIIII novembris IIII indi-
ctionis pro episcopo Cephaludensi in questione quam habet cum filiis et 
heredibus domini Friderici de Aragonia». Al verso, oltre ad alcune nota-
zioni di mano moderna, ve ne sono due coeve o di poco successive all’atto: 
«O(donis)de Cormari, Rogeri Hamuti»; e «De divisione Harse».

Quoniam ea que racionali geruntur providencia perpetue debent 
soliditate vigere, ne vel protractu temporis labentis in fuga vel sub re-
penti | detractorum invidia valeant adnullari, litteris rerum indicibus 
alligare curavi. Quod cum ego Roggerius Hamuti, regius iusticiari-
us, ex precepto regie | curie, pro altercacione quadam et controversia 
divisionum Harse et Huedinarram apud Harsam venirem, in ipso 
casali consistens inveni dominum cellerarium | Cephaludi cum aliis 
canonicis fratribus suis, qui quoddam privilegium, quod Sehec Bic-
cahib, magister regie Duane illis fecerat, hostenderunt. Cui | quidem 
privilegio non consencies, ego privilegium domini regis Roggerii fe-
licis memorie, quod de ipsis divisionibus se dicebant habere pecii, 
quod mihi prefati | canonici hostenderunt; quo autem diligenter su-
per ipsas divisiones perlecto, astantibus quampluribus probis homi-
nibus, christianis videlicet et sarracenis, et de | loco ad locum, prout 
in ipso privilegio locorum nomina scripta continebantur perveniens, 
inveni ipsas divisiones factas ex regio privilegio, sicuti in | privilegio 



262

Bruno Figliuolo

Sehec Biccahib continebatur. Interrogans vero omnes homines qui 
mecum aderant, tam christianos quam sarracenos intra ipse divi-
siones le|gitime fuissent et ut ipsa locorum nomina, que in regio 
privilegio scripta erant ita nominarentur prout ipsum privilegium 
regium asserebat, equaliter respon|derunt quod ea nomina taliter 
vocari semper audiverunt. De terra autem, quam sarracenos Hue-
dinarram seminaverant, pro qua fuit altercatio facta, et sar|raceni 
similiter Harse super illorum semper aliud addiderunt, vidi eam esse 
inter divisiones Harse, prout in privilegio regio continebatur. Hoc 
autem actum | est anno ab incarnacione Domini millesimo centesi-
mo octuagesimo nono, tercio die mensis madii, VII indiccionis. Ut 
autem firmius maneat et tenacius persistet, | predictis fratribus hanc 
cartam fieri fecimus et nostro signo signavimus. Anno et indiccione 
prescriptis coram subscriptis42a testibus qui interfuerunt. |

† Signum proprie manus Roggerii Hamuti regii iusticiarii.
† Ego Bonus Homo interfui.
† Ego Roggerius Burdo interfui.
† Ego Philippus de Rocca interfui.
† Ego Guido de Giffone interfui.
† Ego Guillelmus Golias testis sum.
† Ego Samson de Panormo interfui.
† Ego Benedictus de Sancta Lucia interfui.
† Ego Goffredus de casale Mela interfui.
† Ego Iohannes de Sansa interfui.
† Ego Iohannes de Gulisano interfui.
† Ego Pascalis de Sancta Lucia interfui.
† Ego Fidelis de Sancta Lucia interfui.
† Ego Amelinus de Castronovo interfui.
† Ego Iohannes filius43b Georgii de Michiquen interfui.
† Ego Rembaldus de Capicio interfui.
† Ego Guido dominus Sumatini interfui.
† Ego Tancredus de Petrafracta interfui.

42a Segue fra cassato in A.
43b Filii in A.



263

Le relazioni tra Cefalù e le città campane della costa in epoca normanna

† Ego Leo filius Marie Gasse de Michiquen interfui.
† Ego Lucas filius Alferii testis sum.
† Ego Petrus clericus interfui.
Ego Guillelmus notarius domini Odonis de Cormario regii iu-

sticiarii hanc cartam scripsi precepto domini Roggerii Hamuti regii 
iusticiarii et subscripsi.





265

ROSA MARIA CUCCO - STEFANO VASSALLO

I Normanni tra Cefalù e le Madonie 
alla luce delle recenti scoperte archeologiche

In età normanna, l’intero territorio delle Madonie (fig. 1), dalla 
costa tirrenica al versante meridionale tra le alte vallate dei fiumi 
Salso e Imera Meridionale visse un periodo di grande ripresa econo-
mica, demografica e culturale, di cui Cefalù costituì, indubbiamen-
te, il centro più ricco e vitale. Un momento “felice” che trova pieno 
riscontro nelle fonti storiche e nei documenti medievali. Se, tuttavia, 
escludiamo il Duomo di Cefalù1 e pochi altri casi2, appare ancora 
piuttosto limitata la conoscenza archeologica della fase compresa tra 
la riconquista normanna e Federico II. 

In questo intervento riferiremo sinteticamente di alcune ricerche 
realizzate dalla Soprintendenza di Palermo nel territorio madonita, 
soffermandoci maggiormente sulla “riscoperta” dei bagni normanni 
di Cefalù (cosiddetti di Cicerone), sull’abbazia di San Giorgio di 
Gratteri e sui rinvenimenti effettuati sulla Rocca di Sciara a Caltavu-

1 AA.VV., La Basilica cattedrale di Cefalù. Materiali per la conoscenza storica e il 
restauro, voll. 1-8, Palermo 1985; Claustrum significat Paradisum. Il chiostro della 
cattedrale di Cefalù. Un luogo tra la terra e il cielo. Riflessioni sul restauro, cur. G. 
Meli, M. Rotolo, Bagheria (Palermo), 2010.
2 Un contributo sostanziale alla conoscenza della struttura urbana e della necropoli 
di età ellenistico-romana, così come del complesso munito della Rocca, si deve 
ad Amedeo Tullio: cfr. A. Tullio, Le prime Cefalù. Memoria e immagini, Palermo 
2015; Ivi, Appendice a cura di S. Aloisio, Documentazioni letterarie e studi sulle pri-
me Cefalù, pp. 105-123. A. Tullio - S. Aloisio, Kephaloidion (Cefalù). Una strada 
ellenistico-romana con le sue infrastrutture, «Sicilia Antiqua», 15 (2018), Studi in 
onore di Nicola Bonacasa, II, pp. 243 s.



266

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

turo; segnaleremo, poi, brevemente, altri studi realizzati e in atto su 
altri siti, non meno interessanti, dislocati nel versante sud/occiden-
tale e meridionale delle Madonie: Santa Maria del Pedale e Collesa-
no; Terravecchia di Caltavuturo; San Pietro di Polizzi. 

L’accresciuta sensibilità verso l’archeologia medievale delle Ma-
donie, sostenuta da un felice rapporto tra le amministrazioni locali 
e la Soprintendenza, riteniamo che possa contribuire nei prossimi 
anni ad una sostanziale crescita di conoscenze della storia di questo 
territorio, anche e soprattutto in ordine alla valorizzazione e alla fru-
izione del suo patrimonio archeologico e monumentale.

Edificio Termale di Cefalù

In un sopralluogo effettuato a Cefalù il 21.12.2015 in Piazzetta 
Bagni di Cicerone, nei locali seminterrati di un’abitazione privata, 
sono stati riconosciuti i vani pertinenti ad un antico edificio termale. 
La Piazzetta Bagni di Cicerone corrisponde ad uno slargo della via 
omonima, dove già la toponomastica indizia la presenza di bagni. È 
dubbio se Cicerone sia effettivamente passato dalla città e se vi abbia 
soggiornato. 

Gli edifici disposti lungo il margine occidentale della via Vittorio 
Emanuele prima e Via Bagni di Cicerone poi, che hanno una fronte 
a mare (fig. 2), si impostano generalmente sulla cortina megalitica 
dell’antica Cephaloedium, probabilmente realizzata alla fine del V 
sec. a.C. e che continuò ad essere usata, con interventi di restauro 
e integrazioni, che non hanno variato il tracciato originario, in età 
medievale e fino al XIX secolo. 

In corrispondenza della piazzetta Bagni di Cicerone in età medie-
vale e forse anche in età romana si trovava un edificio termale, i cui 
resti sono oggi riconoscibili all’interno di abitazioni private.

Un acquarello del pittore francese Jean Houel oggi all’Ermitage 
di San Pietroburgo (fig. 3), riproduce «Ruderi di antiche terme a Ce-
falù». Il pittore intorno al 1776 fu accompagnato dall’arcidiacono 
della Cattedrale di Cefalù, don Francesco Dini, a visitare l’«edificio 
termale romano», che si trovava nell’area in cui sorgeva la casa di don 



267

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Stefano di Bianco. Houel riscontrò che l’antico edificio aveva subito 
nel tempo un restauro che «aveva alterato l’aspetto originario dell’an-
tica costruzione, conferendo ad essa alcuni tratti di un’architettura 
gotica.»3 Amedeo Tullio scrive che a Houel «dobbiamo, tra l’altro, 
l’unica veduta delle antiche terme di Cefalù, oggi quasi del tutto di-
strutte e comunque non più visibili. […] Il forte degrado è già visibile 
in alcune fotografie del Gen. Brocato degli inizi del ‘900 e, a quanto 
pare, la situazione è oggi disastrosa. […]» (Tullio non vide i ruderi 
di Houel n.d.r.). Il professore Tullio ci fornisce, poi, l’informazione 
che le terme visitate da Houel si trovavano nei sotterranei dell’antica 
Casa di Don Stefano di Bianco, «oggi palazzo Bianca, a piazza Bagni 
di Cicerone.»4 Lo stesso A. Tullio, in una sua ulteriore pubblicazione 
sulla storia e l’archeologia di Cefalù, identifica ancora meglio il luogo 
di ubicazione dell’edificio termale visto e disegnato da Houel e dice 
che si trova «…al di sotto dell’antica casa Franchi (oggi proprietà 
Serio), in una zona detta “Bagno di Cicerone” (oggi via Bagni di 
Cicerone).»5 Ancora della presenza di un edificio termale noto come 
“Bagni di Cicerone”, corrispondente a quello visto da Houel, i cui 
resti «…sono probabilmente ancora occultati nei sotterranei di una 
casa privata» ci parla il professor Antonio Franco6.

Oggi i resti sopra descritti, di cui si avevano notizie di seconda 
mano, sono stati identificati tra il piano terra e quello seminterrato 
dello stabile sito nel centro storico di Cefalù, in via Bagni di Cicero-
ne nn. 19/21 e in parte visibili all’interno di un ristorante, i cui pro-
prietari, signori Barranco, hanno finanziato lo scavo archeologico. Il 
piano pavimentale delle terme si trova al livello del mare, mentre le 

3 AA.VV., La Sicilia di Jean Houel all’Ermitage, Palermo 1989, pp. 61, 278, scheda 17.
4 A. Tullio, Iconografia storica e archeologica a Cefalù in Catalogo della Mostra dell’i-
conografia storica di Cefalù, cur. N. Marino, Cefalù 1992, pp. 86-87; Tullio, Il 
viaggio e la conoscenza della Sicilia Antica, in La conchiglia e la spada. Il culto di S. 
Giacomo Maggiore e le architetture a Lui dedicate, Atti del convegno (Palermo, 24 
marzo 2004), cur. G. Mirabella, Palermo 2005, p. 99.
5 A. Tullio, Memoria di Cefalù, I, Antichità, Palermo 1994, pp. 33-34, fig. 23.
6 A. Franco, Le radici e le pietre. Studi (e altro) su Cefalù antica, Palermo 2012, pp. 
56-57. 



268

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

coperture si trovano pressappoco a livello della via Bagni di Cicerone, 
in cui si trova l’accesso attuale. Il vano principale, che corrisponde, 
per la presenza di una volta forata (fig. 4) a quello rappresentato da 
Houel, è caratterizzato dalla presenza di due colonne di pietra, che 
inquadravano probabilmente un passaggio tra l’ambiente centrale ed 
un vano a sud. Mentre la colonna ad est si conserva per intero (figg. 
5-6), di quella speculare a ovest si conserva in situ solo il capitello 
(fig. 7), la base è stata rinvenuta nel vano attiguo, prospiciente la 
spiaggia, frammista a terreno di riempimento. 

I capitelli presentano una decorazione costituita da una “corona” 
di foglie e da una piccola testa umana, che sembra essere stata abrasa 
nel capitello sul lato ovest. Proprio la decorazione vegetale di questi 
capitelli trova confronto in un capitello della chiesa normanna di S. 
Giorgio (fig. 8), forse la più antica chiesa normanna di Cefalù, sita in 
via Vittorio Emanuele, accanto alla chiesa di S. Maria di Porto Salvo 
e di fronte la porta Pescara.

Dal terreno di riempimento, che colmava verosimilmente il disli-
vello tra la roccia naturale, tratto di scogliera, e il livello del pavimen-
to medievale, visibile in sezione lungo la parete orientale del vano, 
è stato rinvenuto un interessante frammento scultoreo in marmo, 
raffigurante un tratto di spalla con panneggio, forse pertinente ad 
una statua o ad un rilievo di età romana. 

Mediante un passaggio basso, sormontato da un arco in laterizio 
di recente realizzazione, dal vano con volta forata si passa al vano ad 
ovest, che si affaccia sulla spiaggia mediante una finestra. Qui, lo sca-
vo ha permesso di mettere in luce le suspensurae relative ad un vano 
riscaldato (fig. 9). Rilevanti gli incassi a sezione rettangolare lungo le 
pareti del vano, attraverso i quali veniva probabilmente convogliata 
l’aria calda. Forse bocche di praefurnia i due archetti visibili sulla pa-
rete sud del vano (fig. 10), oggi murati e che sono visibili anche nel 
vano confinante a sud, appartenente ad altra proprietà. L’ambiente 
ha una copertura a volta. Il riutilizzo in una delle suspensurae di un 
frammento di coppo con “motivo a pettine” databile tra il VII e il IX 
secolo, fornisce un indizio cronologico importante, probabilmente 
un terminus post quem per la datazione del vano.



269

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Un sopralluogo effettuato in locali attigui a Sud a quelli fin qui 
descritti, sempre di proprietà privata, denota una pertinenza di que-
sti al medesimo complesso architettonico (fig. 11), per la presenza di 
vani coperti a volta, confinanti con il vano con suspensurae, e di una 
nicchia all’interno della quale sgorga l’acqua di una sorgente, che 
doveva approvvigionare le terme. Considerato che dal Medioevo in 
poi alle terme furono spesso annessi i lavatoi, è interessante segnalare 
la vicinanza alle terme di Cicerone del lavatoio medievale di Cefalù7. 
Anche l’accesso a questi ultimi ambienti avviene mediante una scala, 
essendo situati a quota inferiore rispetto alla via Bagni di Cicerone e 
prospicienti la spiaggia situata ad ovest.

In nessuna delle stanze da noi indagate si conservano resti di va-
sche. Sull’intero palazzo che include il complesso termale la Soprin-
tendenza ha posto un vincolo diretto per l’interesse storico-artistico, 
architettonico e archeologico (D.D.G. n. 63 del 22.01.2018).

Le Terme di Cicerone relativamente alle strutture oggi visibili 
sono databili ad età normanna sulla base del citato confronto con 
l’apparato decorativo di S. Giorgio e per confronti con altri com-
plessi tipologicamente affini di età normanna.

Il grande ambiente delle terme ha stretti collegamenti con i cosid-
detti Bagni arabi di Cefalà Diana8 (fig. 12), la cui fase architettonica 
è stata recentemente datata da Alessandra Bagnera, nel suo impianto 
principale, ad età normanna, sebbene in questo caso si tratti di un 
Hamma, cioè di edifici realizzati in prossimità di sorgenti terma-
li, mentre a Cefalù possiamo parlare di un Hammam, dato che la 
falda acquifera ha temperatura ambiente e doveva, pertanto, essere 
riscaldata in vani specifici e poi essere canalizzata e distribuita nelle 
diverse stanze9.

7 T. Campisi, Terme e Bagni in Sicilia. Caratteri di un’architettura specialistica, Pa-
lermo 2015, p. 115.
8 Les bains de Cefalà (Xe-XIXesiècle): pratiques thermales d’origine islamique dans la 
Sicile médiévale / I bagni di Cefalà (secoli X-XIX): pratiche termali d’origine islamica 
nella Sicilia medievale, cur. A. Bagnera, A. Nef (Collection de l’École française de 
Rome, 538), Roma 2018.
9 La differenza terminologica per definire le differenti tipologie di bagni, in rela-



270

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Terme di età normanna, o più genericamente medievali, sono 
note in Sicilia; basti ricordare solo quelle di Termini Imerese, di 
Sclafani Bagni o di Qal’at al-‘Hammah, Calathamet, citate sin dal 
109310. Dal punto di vista archeologico, per la Sicilia Occidentale, 
resti di età normanna, oltre a quelli di Cefalù e di Cefalà Diana, 
sono stati messi in luce a Palermo, a ridosso della Zisa11, dov’è stato 
scoperto un vano con suspensurae, datato in un primo momento ad 
età romana, ma oggi più correttamente messo in relazione al grande 
palazzo voluto da Guglielmo I. Un altro hammam, datato alla fine 
del XII inizi XIII secolo, con tracce delle fornaci, canne fumarie, 
canali per il passaggio dell’acqua e suspensurae è stato scoperto in un 
palazzo fortificato sulla Rocca di Entella12. L’insieme dei casi ricor-
dati, pone l’interessante problematica della presenza di terme nella 

zione alla presenza o meno di sorgenti con acque termali è proposta in A. Bagnera, 
Primi dati per una storia del termalismo in Sicilia, in Hammam. Le terme nell’Islam, 
cur. R. D’Amora, S. Pagani (Convegno internazionale di studi, Santa Cesarea 
Terme, 15-16 maggio 2008) Firenze 2011, pp. 107-131, 113-118.
10 Per Termini Imerese vd. O. Belvedere, Elementi per la forma urbana, in Termini 
Imerese. Ricerche di topografia e di archeologia urbana, cur. Id., A. Burgio, R. Ma-
caluso, M. S. Rizzo, Palermo 1993, pp. 50-58, con bibliografia di riferimento; O. 
Belvedere - V. Forgia, Indagini archeologiche nelle terme romane di Termini Imerese, 
Sicilia. In The lure of the antique. Essays on Malta and Mediterranean Archaeology in 
Honour of Anthony Bonanno, cur. N. C. Vella, A. J. Frendo, H. C. R. Vella, Lou-
vain 2018, pp. 321-330. Sulle Terme di Sclafani Bagni ancora del tutto carente 
è la ricerca storica e archeologica: vd. T. Campisi, Terme e Bagni in Sicilia. Cit., 
p. 513. Su Calathamet vd. E. Lesnes - J. M. Poisson, Calathamet: archéologie et 
histoire d’un château normand en Sicile, Roma 2013.
11 Sebbene in una prima fase degli studi le terme della Zisa siano state datate in 
età tardo-romana (V. Tusa, Scavi medievali a Palermo, in Sicilia Archeologica, n. 
23, pp. 57-61, 60-61), recentemente Gioacchino Falsone le ha più correttamente 
riferite al momento della costruzione del palazzo, in età normanna (G. Falsone, 
Gli scavi del 1973. La sequenza cronologica e culturale, in Lo Steri dei Chiaromonte 
a Palermo, cur. A. I. Lima, Palermo 2015, pp. 421-435, 434, n. 4).
12 A. Corretti, Una dimora medievale da Entella e il suo hammam, in Tunisia Si-
cilia. Incontro di due culture, cur. G. D’Agostino, Palermo 1995, pp. 33-45.The 
Medieval Mediterranean.-143.5.ulture The Medieval Mediterranean.-143.5.ulture 
The Medieval Mediterranean.-143.5.ulture 



271

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

fase normanna in Sicilia, i cui confronti vanno probabilmente indi-
viduati nell’Africa islamica, retaggio, comunque, dei modelli termali 
di età romano- imperiale. 

Lo scavo di via Cicerone ha anche indirettamente fornito dati 
significativi in relazione all’estensione della città ellenistica e ro-
mana in questo settore dell’abitato. In tutto lo scavo, approfondito 
in vari punti sino alla roccia, non sono stati trovati frammenti di 
ceramica precedenti il medioevo, pertanto è plausibile che il muro 
di cinta medievale che delimita a Ovest l’edificio sia stato realiz-
zato in età normanna, in prossimità della spiaggia, costituendo un 
allargamento della città ellenistico-romana, la cui fortificazione, di 
cui non vi è ancora traccia in quest’area di Cefalù, doveva svilup-
parsi poco a monte, probabilmente in corrispondenza di via Bagni 
Cicerone (fig. 13).

San Giorgio di Gratteri

Sono recentemente ripresi i lavori in collaborazione con il comu-
ne di Gratteri per la sistemazione del percorso di accesso all’Abbazia 
di San Giorgio (fig. 14), che prevedono anche scavi archeologici e 
interventi di consolidamento e sistemazione architettonica di uno 
dei più interessanti e suggestivi edifici sacri delle Madonie. A San 
Giorgio, già qualche decennio fa vi erano stati impegnativi lavori 
della Soprintendenza, accompagnati dai primi saggi archeologici, 
condotti da Amedeo Tullio13. Gli studi sul monumento sono pro-
seguiti negli anni da parte della Soprintendenza ed in particolare da 
parte dell’arch. V. Brunazzi14. 

13 A. Tullio, Esplorazioni archeologiche e restauri architettonici, «Kokalos», 39/40 
(1993-1994), II 2, pp. 1239-1242; Id., Gratteri, Chiesa di S. Giorgio. L’indagine 
archeologica in Arte e storia delle Madonie. Studi per Nico Marino, voll. VII-VIII, 
cur. G. Marino, R. Termotto, Cefalù 2019, pp. 189-207.
14 V. Brunazzi, La cattedrale di Cefalù tra programma, progetto e realizzazione. Sulle 
problematiche di un progetto architettonico nel Medioevo, in La basilica cattedrale di 
Cefalù cit., Fasc. 1, pp. 341-387. R. M. Cucco, Eremi e abbazie medievali tra il 
mare e le Madonie, «Per Salvare Palermo», 38 (gennaio-aprile 2014), pp. 22-25.



272

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Prima della costruzione del complesso, fondato intorno al 
1140/1142 da Ruggero, figlio di Ruggero II e appartenuto prima 
ai Cistercensi, secondo l’ipotesi di F. Capitummino15, e almeno dal 
1180 ai Premostratensi, l’ area della chiesa fu probabilmente occu-
pata da un insediamento di età bizantina, attestato dal rinvenimento 
nel corso degli scavi condotti nel sito da A. Tullio e recentemente 
dalla Soprintendenza di Palermo di tegole con “motivo a pettine”; 
questi raccolti dentro e fuori la chiesa, potrebbero forse documenta-
re una chiesetta o comunque un insediamento preesistente. Per l’età 
islamica non abbiamo al momento alcuna testimonianza. Interes-
sante il rinvenimento di ceramica normanna e sveva, tra cui spiral 
ware. Questa ceramica rinvenuta all’interno della chiesa e all’ester-
no, lungo il lato sud, conferma la pertinenza di S. Giorgio ai circuiti 
commerciali di Cefalù e che interessano la costa tra Odesver e Roc-
cella (fig. 15).

Non ci soffermeremo su dati planimetrici e architettonici già noti 
e che annoverano S. Giorgio tra le più antiche chiese normanne di 
Sicilia, tra le quali S. Maria della Cava a Geraci Siculo16, ma mo-
streremo alcuni reperti indiziari del ricco apparato decorativo della 
chiesa, derivanti da una recente revisione dei materiali di scavo. Ci 
riferiamo in particolare al rinvenimento di una tessera in pasta vi-
trea con rivestimento dorato, rinvenuta al di fuori della basilica, a 
sud delle sepolture denominate 1-3, ma che, secondo V. Brunazzi, 
potrebbe essere attribuita alla decorazione dell’area absidale. Interes-
sante poi il rinvenimento di frammenti informi di serpentino relativi 
al pavimento. Rilevante anche il rinvenimento di utensili, sempre 
fuori la chiesa, lungo il lato meridionale, forse in qualche modo ri-
collegabili alla fase di decorazione del monumento (fig. 16).

Obiettivo delle ricerche in corso sarà quello di definire aspetti 
planimetrici e particolarità architettoniche del primo edificio, in-

15 F. Capitummino, L’abbazia normanna di san Giorgio a Gratteri. La prima fonda-
zione cistercense nel Regno di Sicilia? «Convivium» 4/2 (2017), pp. 32-51.
16 G. Antista, Architettura e arte a Geraci (XI-XVI secolo), S. Martino delle Scale 
2009, (Collana Arte, 3), pp. 145-154.



273

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

dagare le strutture interrate addossate all’esterno del lato nord/ovest 
della chiesa, relative probabilmente al convento e verificare eventuali 
resti di edifici preesistenti.

Obiettivo dei lavori è anche la valorizzazione di questo straor-
dinario monumento, inserito in un contesto ambientale di rara 
bellezza, lungo alcuni dei percorsi delle Madonie occidentali, che 
da secoli segnavano la viabilità tra Gratteri e Collesano, e la dira-
mazione verso Isnello, e quindi la possibilità di collegamento con 
Castelbuono. Lungo la strada tra S. Giorgio e Collesano va ricor-
data anche l’Abbazia di Santa Maria di Pedale (fig. 17), in vita 
certamente dagli inizi del Trecento17; tra tardo XIV-inizi XV è stato 
datato il ciclo di pitture di tradizione bizantina di cui si conservano 
pochi frammenti nel catino dell’abside18. Si deve ad una erronea 
interpretazione di un passo della Sicilia Sacra di Rocco Pirri la no-
tizia della fondazione normanna dell’Abbazia, voluta dalla contessa 
Adelasia nipote di Re Ruggero. Questa attribuzione, recentemente 
confutata da R. Termotto19, non si basa su dati certi, e fu già messa 
in discussione dal White nel 1938. Anche il complesso del Pedale 
rientra tra gli obiettivi dei prossimi interventi archeologici della 
Soprintendenza.

Il paese medievale di Golisano, secondo quanto riportato da Al-I-
drisi ha origine normanna e precisamente fu edificato per volontà di 
Ruggero II dopo la distruzione di Qal’at as-sirat (fig. 18). È certo 
che Collesano fu il fulcro dei possedimenti di Adelasia o Adelicia 
nipote del Re Ruggero20 (fig. 19). È di età normanna il primo do-
cumento che si riferisce esplicitamente al castello: si tratta del privi-

17 R. M. Cucco, Eremi e abbazie cit.
18 M. Failla, Un ciclo pittorico bizantino tardomedievale. I dipinti della chiesa abba-
ziale di Santa Maria del Pedale a Collesano, «Paleokastro», 3/2 (settembre 2011), 
pp. 49-56.
19 R. Termotto, L’Abbazia di Pedale dai Basiliani ai Benedettini, in Collesano per gli 
emigrati, cur. Id., A. Asciutto, Castelbuono 1991, pp. 134-138.
20 R. M. Cucco, Collesano: il territorio dalla Preistoria a Qal’at as-sirat, in Arte e 
storia delle Madonie. Studi per Nico Marino, vol. III, cur. G. Marino, M. Failla, G. 
Fazio, Cefalù 2015, pp. 141-143.



274

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

legio con il quale Re Guglielmo III nel 1194 lo cede all’Arcivescovo 
di Palermo21.

Caltavuturo

Proseguendo verso Sud, diversi altri sono i siti in cui, negli ulti-
mi anni, la Soprintendenza ha avviato programmi di ricerche a vari 
livelli: segnaliamo quelli che stanno fornendo dati più significativi.

Sulla Terravecchia di Caltavuturo (fig. 20), una compatta rocca 
che domina la valle dell’Imera Settentrionale e il sottostante paese di 
Caltavuturo, la Soprintendenza, dopo ricerche realizzate nei decen-
ni scorsi, ha avviato da tre anni, in collaborazione con il Comune, 
una serie di approfondite indagini, coordinate sul campo da Filippo 
Iannì. L’indagine si è concentrata nell’area della chiesa di San Bar-
tolomeo, in uso fino agli inizi del XVIII secolo (fig. 21). I rinveni-
menti oltre a confermare una presenza islamica sul sito attestano 
per la prima volta la presenza bizantina. Se allo stato attuale delle 
conoscenze a Terravecchia non è chiaramente attestata una fase nor-
manna22, mentre abbiamo una fase sveva, documentata tra l’altro dal 
rinvenimento di spiral ware di importazione, ceramica normanna è 
stata rinvenuta sulla Rocca di Sciara. 

Sulla cima della Rocca di Sciara, che dagli oltre 1000 metri di 
altitudine domina sia la Terravecchia che Caltavuturo e l’intera bas-
sa valle del fiume Imera settentrionale, tra il 2014 e il 2015 è stata 

21 R. Termotto, Il castello di Collesano: riuscirà il Comune ad acquisirlo?, in Collesa-
no per gli emigranti, cit., p. 107.
22 R. M. Cucco - A. Mammato, L’insediamento medievale di Terravecchia di Calta-
vuturo: la storia della ricerca archeologica e la documentazione numismatica, in Studi 
in onore di Stefano Vassallo, cur. M. Chiovaro, R. Sapia, Palermo 2020, pp. 91-99. 
F. Iannì, Terravecchia di Caltavuturo: indagini archeologiche 2017-2019, Studi in 
onore di Stefano Vassallo cit., pp. 121-127. R. M. Cucco - A. Contino, Amalfitani 
nel golfo di Termini Imerese e possibili attestazioni nell’entroterra madonita, in Amalfi 
e la Sicilia nel Medioevo. Uomini, commerci, culture, Atti del Convegno di Studi 
(Amalfi 13-14 dicembre 2019), cur. F. P. Tocco, in c.d.s. 



275

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

realizzata una campagna di scavo23. L’indagine ha interessato l’area 
circostante i resti dell’eremo di San Nicola, già attestato nel 1584. 
Lo scavo archeologico, condotto sul campo da F. Iannì, ha permesso 
di scoprire, all’esterno della chiesa, sul lato est, un edificio medie-
vale (fig. 22). Sono state identificate due fasi, probabilmente molto 
vicine cronologicamente. A contatto con il piano di calpestio della 
Prima Fase sono stati trovati vasi frammentari, che ci permettono 
di datare il periodo d’uso, tra l’età tardo-islamica e l’età normanna. 
I frammenti di anfore, rinvenuti in gran numero, hanno fatto ipo-
tizzare l’uso dell’edificio come magazzino, seppure, evidentemente 
nell’ambito di un punto di controllo del territorio nella fase islamica 
e poi nella successiva età normanna.

Polizzi Generosa

Altro sito dove la vita si protrasse dall’età islamica all’età sveva si 
trova a Polizzi Generosa, in località San Pietro, su una collina imme-
diatamente a Sud del paese moderno. Qui, una raccolta di superficie 
condotta da A. Tullio ha consentito di raccogliere numerosi fram-
menti di ceramica di età islamica e poi delle successive fasi norman-
na e sveva (X-XIII secolo). Questi reperti sono, molto probabilmen-
te, relativi al casale denominato Villa di Adelasia, attestato sin dal 
1141, situato lungo la viabilità per le Petralie. Del casale faceva parte 
la chiesetta monoabsidata di San Pietro (fig. 23), di cui si conservano 
oggi soltanto parte dei muri perimetrali e dell’abside24.

23 F. Iannì, La Rocca di Sciara e l’Eremo di San Nicola. Recenti scavi archeologici 
sulla sommità della Rocca, «Incontri», 4/17 (2016), pp. 13-15; R. M. Cucco - F. 
Iannì - S. Vassallo, L’insediamento medievale di Caltavuturo (PA). Indagini recenti 
sulla Rocca di Sciara e sulla Terravecchia, in Abitare sulle alture. Dalla preistoria al 
medioevo, Atti della Giornata di studi in c.d.s.
24 A. Tullio, La Sezione Stratigrafica, in A. Tullio - S. Aloisio - R. Benincasa - M. G. 
Montalbano, Il Museo Archeologico di Polizzi Generosa. Prima presentazione, Palermo 
2005, pp. 15-17; A. Alfano, La diocesi di Cefalù tra alto e basso Medioevo, in Noti-
ziario Archeologico della Soprintendenza di Palermo. Raccolta di Studi, vol. I, cur. S. 
Vassallo, M. Chiovaro, R. Sapia, Palermo 2018, pp. 44-48.; R. M. Cucco, The Ma-



276

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

In conclusione, l’assetto territoriale tra Cefalù e le Madonie tra 
l’altomedioevo e l’avvento del Regno Normanno è ricco e articolato; 
gli insediamenti più rilevanti si attestano lungo strade e su punti 
emergenti in relazione alle stringenti necessità di un controllo capil-
lare tra la costa e le montagne.

donie Mountain Area, East of Palermo, in Norman Times: from Idrisi to archaeology, in 
Suburbia and Rural Landscapes in Medieval Sicily, Series The Medieval Mediterranean 
Peoples, Economies and Cultures, 400-1500, Leiden 2020/2021, in c.d.s. 



277

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 1. Il comprensorio delle Madonie con i siti citati.

Fig. 2. Cefalù. Fronte a mare degli edifici disposti lungo via Vittorio Emanuele 
e Via Bagni di Cicerone.



278

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 3. Jean Houel, acquarello all’Ermitage di San Pietroburgo con “Ruderi di 
antiche terme a Cefalù”.



279

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 4. Cefalù. Terme di Cicerone: vano con volta forata.



280

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 5. Terme di Cicerone: colonna est.



281

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 6. Terme di Cicerone: capitello della colonna est.



282

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 7. Terme di Cicerone: capitello della colonna ovest.



283

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 8. Cefalù. Capitello del portale d’ingresso della chiesa normanna di S. 
Giorgio.



284

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 9. Terme di Cicerone: vano con suspensurae.



285

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 10. Terme di Cicerone: parete sud con archi del vano con suspensurae,

Fig. 11. Cefalù. Planimetria del palazzo con i resti delle Terme di Cicerone.



286

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 12. Edifici termali di Cefalù e Cefalà Diana a confronto.

Fig. 13. Cefalù. Ipotesi ricostruttive delle fortificazioni ellenistico-romana e 
medievale nell’area delle Terme di Cicerone.



287

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 14. Gratteri. L’Abbazia di San Giorgio.

Fig. 15. Ipotesi di percorsi tra S. Giorgio e la costa (Carta realizzata con 
software GIS da Vincenza Forgia).



288

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 16. Abbazia di San Giorgio. Rinvenimenti effettuati a Sud della chiesa 
(scavi A. Tullio).

Fig. 17. Collesano. L’Abbazia di Santa Maria di Pedale.



289

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 18. Il Monte d’Oro visto da Collesano.

Fig. 19. Il castello di Collesano.



290

Rosa Maria Cucco - Stefano Vassallo

Fig. 20. La Rocca di Sciara e la Terravecchia di Caltavuturo. Vista da Monte 
Riparato verso Sud.

Fig. 21. Terravecchia di Caltavuturo: chiesa di San Bartolomeo e i Dammusi 
(foto con drone di Filippo Iannì).



291

I Normanni tra Cefalù e le Madonie alla luce delle recenti scoperte archeologiche

Fig. 22. Rocca di Sciara. Eremo di S. Nicola. Edificio medievale sul lato est 
(foto di Filippo Iannì).

Fig. 23. Polizzi Generosa. Ruderi della chiesa di San Pietro. Vista da Nord.





293

† JUAN CARLOS RUIZ SOUZA

Sicilia, España y el lenguaje artístico 
islámico internacional

Italia y España. Dos modelos historiográficos distintos frente a la con-
sideración del arte islámico 1 

En el tercer cuarto del siglo XIX el filólogo Michel Amari no 
dudaba en vincular los monumentos más importantes de Sicilia 
construidos en el siglo XII con el arte islámico de Egipto e Ifriqi-
ya, e incluso recordaba el arte de al-Andalus2. A lo largo del siglo 
XX fueron muchos los historiadores que continuaron la estela ini-

1 El presente trabajo forma parte del proyecto de investigación del plan nacional 
I+D Al-Andalus, ciencia y contextos en un Mediterráneo abierto. De Occidente a 
Egipto y Siria. AL-ACMES: RTI 2018-093880-B-100. Trabajo que forma parte de 
la línea de investigación que estamos desarrollando en estos momentos tal como 
se puede ver en J. C. Ruiz Souza, Sicilia entre Siria y Al-Andalus. La Zisa y los es-
pacios de virtud del príncipe, in Scienza, arte e cultura nella Sicilia normanna, cur. 
F. P. Tocco, Palermo 2021, pp. 71-100, y en J. C. Ruiz Souza, El lenguaje artístico 
islámico internacional y la Corona de Castilla. Arquitectura y Virtud. Propuesta para 
el debate, «Codex Aquilarensis», 36 (2020), pp. 141-166. Queremos agradecer al 
profesor Francesco Paolo Tocco su generosidad y altura intelectual pues ha facilita-
do el encuentro científico de especialistas de numerosos países y gracias a él hemos 
podido estudiar en contexto el arte de al-Andalus con el arte siciliano del siglo XII, 
lo que ha producido muchas novedades.
2 M. Amari, Storia dei Musulmani di Sicilia, Firenze 1858, Vol. II, pp. 470-472. 
Véase una introducción de la historiografía del arte siculonormando en el siglo 
XIX en G. Ciotta, Los estudios de la cultura arquitectónica sículo-normanda en el 
siglo XIX, in El arte siculo-normando. La cultura islámica en la Sicilia medieval, cur. 
C. Quartarone, Barcelona 2004, pp. 85-86.



294

Juan Carlos Ruiz Souza

ciada por Amari. Los estudios de George Marçais, Lucien Golvin, 
Henri Terrasse o Alexandre Lezine, entre otros, centrados en el arte 
islámico del norte de África occidental apuntaron hacia la misma 
dirección, al igual que las investigaciones de los más importantes es-
pecialistas del denominado arte sículo-normando. Desde Italia hubo 
una apuesta por la recuperación de un contexto cultural islámico 
compartido y amplio3.

En España el enfoque fue muy diferente al quedar todo mediati-
zado por la imagen que generó la Alhambra de Granada en Europa 
y Estados Unidos a lo largo del siglo XIX al producir su aislamiento 
dentro del contexto internacional. De poco sirvieron los numerosos 
esfuerzos de estudiosos, arquitectos y dibujantes que desde el siglo 
XVIII intentaron presentar una imagen científica de los edificios 
nazaríes4. La imagen romántico-internacional de los palacios de la 
Alhambra se fue imponiendo y alcanzó su punto culminante con 
los Cuentos de la Alhambra (1832) escritos por Washington Irwing 
y con la Great Exhibition de 1851 celebrada en Londres. Tal como 
recuerda en detalle Juan Calatrava en el Crystal Palace de Joseph 
Paxton Owen Jones contruyó el Alhambra Court. Tras desmontarse 
la gran exposición de Londres poco tiempo después, en 1854, el Pa-
lacio de los Leones fue reconstruido en el pabellón de Sydenham de 
la misma ciudad, donde en 1936 lo destruyó un incendio5. Millones 

3 G. Marçais, L’architecture musulmane d’Occident, París 1954; L. Golvin, Le Ma-
ghrib central à l’époque des Zirides, París 1957; A. Lezine, La salle d’audience du 
palais d’Achir, «Revue des études islamiques», 40 (1972), pp. 63-148; G. Bellafio-
re, La Zisa di Palermo, Palermo 1994, aborda todo el ambiente siciliano del siglo 
XII (pp. 91-127). Junto a dichas publicaciones pueden recordarse los siguientes 
títulos: W. Krönig, Il palazzo reale normanno della Zisa a Palermo. Nuove osserva-
zioni, «Commentari», 26 (1975), pp. 229-247; V. Noto - G. Caronia, La cuba di 
Palermo (Arabi e Normanni nel XII secolo), Palermo 1988; J. C. Sourdel-Thomi-
ne, Le style des inscripcions arabo-siciliennes a l’époque des rois normands, in Etudes 
d’orientalisme dédiées à la mémoire de Evariste Levi-Provençal, París 1962, vol. I, 
pp. 307-315; V. Noto, Palazzi e giardini dei re normanni di Sicilia, Palermo 2018.
4 D. Rodríguez Ruiz, La Memoria Frágil. José Hermosilla. Las Antigüeadades Arabes 
de España, Madrid 1992.
5 J. Calatrava, Owen Jones y el Alhambra Court de Sydenham, 1854, in Owen Jones, El 



295

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

y millones de visitantes recrearon en su imaginario una Alhambra 
que se alejaba de las circunstancias histórico artísticas que la hicieron 
posible. Imagen recreada que acabó devorando al edificio histórico, 
e incluso lo aisló del devenir del arte de al-Andalus. Las restauracio-
nes que se realizaron del edificio a lo largo de la segunda mitad del 
siglo XIX y parte del XX, como las que llevó a cabo el arquitecto 
Rafael Contreras, incidieron en esa Alhambra inventada. El “palacio 
encantado” tal como denominó a la Alhambra Tonia Raquejo6 se fue 
paulatinamente alterando al introducirse en ella elementos construc-
tivos que nunca existieron, caso de una cúpula esférica introducida 
en 1866 en uno de los pabellones del Patio de los Leones, posterior-
mente desmontada en 1935 por el arquitecto Leopoldo Torres Bal-
bás7. La fama del célebre palacio hizo que se convirtiera en fuente de 
inspiración de todo tipo de arquitectura lúdico-festiva y residencial, 
y así sus elementos decorativos más significativos fueron copiados 
sucesivamente en la decoración de teatros, plazas de toros, casinos, 
tiendas de recuerdos, balnerarios, viviendas privadas y hoteles de 
toda Europa, América y de las orillas mediterráneas de Asia y África8. 

Todo ello coincidió con al enfrentamiento político-militar que se 
desató entre España y Marruecos desde la década de los años cuaren-
ta del siglo XIX y cuyo punto culminante se encuentra en la guerra 
que enfrentó a los dos países entre 1859 y 1860. Contienda que 
estuvo precedida por un intenso debate en la prensa lo que generó 
en la opinión pública un incendiario sentimiento belicista donde 
no faltaron las alusiones a las supuestas glorias de los tiempos pre-
téritos9. En semejantes ambiente surge en el mismo año de 1859 

Patio Alhambra en el Cristal Palace, cur. S. Segarra Lagunes, Madrid 2010, pp. 7-40.
6 T. Raquejo, El palacio encantado. La Alhambra en el arte británico, Madrid 1990.
7 C. Vílchez Vílchez, La Alhambra de Leopoldo Torres Balbás (obras de restauración 
y conservación, 1923-1936), Granada 1988, pp. 234-235.
8 The Power of Symbols: The Alhambra in a Global Context, cur. F. Giesse, A. Varela, 
Berlín 2018.
9 Ó. Garrido Guijarro, El papel de la opinión pública y la la prensa en el desenca-
denamiento de la guerra de África (1859-1860), «Norba. Revista de Historia», 31 
(2018), pp. 257-281.



296

Juan Carlos Ruiz Souza

la historiografía de la arquitectura mudéjar (arquitectura cristiana 
en territorio cristiano con algún elemento de filiación andalusí) de 
la mano del filólogo José Amador de los Ríos, quien no dudó en 
afirmar que las producciones mudéjares tomaban y mejoraban ele-
mentos constitutivos del arte de al-Andalus10. Es decir, se intentó 
mostrar un arte islámico españolizado y cristianizado, promovido y 
consumido por cristianos. El debate historiográfico no hizo más que 
empezar. Con un talante radicalmente diferente el 11 de diciembre del 
mismo año de 1859 Francisco Enríquez y Ferrer dedicó su discurso de 
ingreso a la misma academia madrileña de San Fernando a La origina-
lidad de la Arquitectura Árabe, el cual se completa con la contestación 
del gran historiador del arte José Caveda11. En él se deja muy claro 
que nada es superfluo en el arte islámico e incide de forma especial en 
su singularidad y personalidad inherente que ha quedado oculta ante 
la mirada uniforme que los especialistas han realizado del él desde el 
mundo grecorromano. El 16 de mayo de 1880 Juan Facundo Riaño y 
Montero centró su discurso de ingreso a la mencionada academia a Los 
orígenes de la arquitectura arábiga, su transición en los siglos XI y XII, y su 
florecimiento inmediato12. Riaño se quejó de nuevo de la preponderan-
cia que tuvo durante los tres siglos anteriores el estudio y la práctica de 
los modelos clásicos grecolatinos, y no dudó en valorar el movimiento 
romántico por haber ofrecido a la historiografía nuevos campos de 
estudio. Un año más tarde Riaño realiza un magnífico estudio crítico 

10 J. Amador de los Ríos, El estilo mudéjar en Arquitectura. Discurso leído en Junta 
Pública de 19 de Junio de 1859, in Discursos leídos en las recepciones y actos públicos 
celebrados por la Real Academia de las Tres Nobles Artes de San Fernando desde 19 de 
Junio de 1859, Madrid 1872, I, pp. 1-73.
11 F. Enríquez y Ferrer, Discursos leídos ante la Real Academia de Bellas Artes de San 
Fernando en la recepción pública de D. Francisco Enriquez y Ferrer el día 11 de Di-
ciembre de 1859, Madrid 1859, Madrid 1879.
12 J. Facundo Riaño y Montero, Los orígenes de la arquitectura arábiga, su transición 
en los siglos XI y XII, y su florecimiento inmediato. Discursos leídos ante la Real Aca-
demia de Bellas Artes de San Fernando en la recepción pública de D. Juan Facundo 
Riaño y Montero, el 16 de mayo de 1880. Contestación por D. Pedro de Madrazo, 
Madrid 1880.



297

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

en la monografía más importante de la publicación Monumentos Ar-
quitectónicos de España dedicada a la Alhambra. A pesar del importante 
giro historiográfico que podría haber supuesto el trabajo de Juan Fa-
cundo Riaño el arte de al-Andalus no logró introducirse en el debate 
general de las producciones islámicas más allá del Magreb, y las reali-
zaciones de Siria o Egipto fueron por lo general muy olvidadas. Re-
sulta increíble que fuera necesario esperar un siglo, a 1996, cuando 
Clara Delgado planteó la necesidad de abordar el estudio conjunto 
del arte andalusí en el contexto general del arte islámico de Sicilia y 
del norte de África. La profesora Delgado iniciaba su investigación 
con el recuerdo a los pioneros trabajos de Henri Terrasse y George 
Marçais publicados en los años treinta del siglo XX13. 

La historiografía del denominado “arte mudéjar” diseñó, cons-
truyó y extendió su propia memoria14, al igual que sucedió con la 
manipulación de la imagen del patrimonio islámico en otros lugares 
del Mediterráneo15. 

El arte mudéjar llegó a gozar, y goza, de un gran éxito al formar parte 
de su materia de estudio un repertorio amplísimo de construcciones 
en las que no siempre resulta posible encontrar algún elemento de 
recuerdo islámico. La utilización de materiales tradicionales (ladri-
llo, adobe, cerámica y mampostería) o la aparición de un nombre de 
origen árabe entre los operarios de una empresa artística podía ser 
suficiente para que esta formase parte del repertorio de lo mudéjar16. 
Y así inexplicablemente un edificio popular románico del siglo XIII 
realizado en ladrillo en la provincia de Ávila, y sin decoración, podía 

13 C. Delgado Valero, El arte de Ifriqiya y sus relaciones con distintos ámbitos del 
Mediterráneo: Al-Andalus, Egipto y Sicilia, «Al-Qantara», 17 (1996), pp. 291-319.
14 A. Urquízar Herrera, La caracterización política del concepto mudéjar en España 
durante el siglo XIX, «Espacio, Tiempo y Forma, Serie VII, Historia del Arte», 22-
23 (2009-2010), pp. 201-216.
15 S. Calvo Capilla, Los modelos clásicos y su papel en las estrategias políticas: del arte 
omeya al orientalismo en al-Andalus y Egipto, in Repensando el Canon, cur. J. Mar-
tínez de Aguirre, A. Fuentes Ortiz, Madrid 2021 (en prensa).
16 J. C. Ruiz Souza, Le «style mudéjar» en architecture cent cinquante ans après, «Per-
spective, Institut National d’Histoire de l’Art (INHA)», 2 (2009), pp. 277-286.



298

Juan Carlos Ruiz Souza

ser tan mudéjar como cualquier cúpula de mocárabes utilizada en un 
ambiente cristiano palatino de la importancia del Alcázar de Sevilla 
por mucho que este estuviera relacionado con obras vanguardistas 
del Cairo mameluco17. Por ello no debe extrañar que autores como 
George Marçais o Elie Lambert no comprendieran la naturaleza his-
toriográfica del arte mudéjar18. 

A modo de resumen final de esta introducción el arte de al-An-
dalus durante muchos años quedó aislado y nacionalizado desde 
España respecto al arte islámico general. Por el contrario como ya 
se ha apuntado fue muy diferente la consideración que desde fechas 
muy tempranas hubo respecto a los grandes monumentos del arte 
siciliano del siglo XII, especialmente aquellos erigidos en tiempos de 
Ruggero II (1130-1154), de Guglielmo I (1154-1166) y de Gugliel-
mo II (1166-1189), al ser estudiados desde el contexto del arte islámi-
co, independientemente de la confesión religiosa de sus promotores.

Es cierto que no faltaron voces que lamentaron el aislamiento del 
arte de al-Andalus dentro del panorama internacional19, así como 
trabajos pioneros que manifestaron una preocupación por ampliar 
su contexto20. Fue necesario esperar a la década de los noventa del 
siglo XX para encontrar un cambio radical y continuo al respecto. 
Jugó un papel esencial en ello la celebración de grandes exposiciones 
entre las que debe destacarse la comisariada en 1992 por Jerrily-
nn Dodds en la propia Alhambra con el título Al-Andalus. Las artes 
islámicas en España21. 

17 E. Lambert, L’art mudéjar, «Gazette des Beaux Arts», 9 (1933), pp. 17-33.
18 G. Marçais, L’art musulman d’Espagne, «Hesperis», 22 (1936), pp. 105-112, 
partic. 112.
19 D. Hill - R. Hillenbrand - L. Golvin, Islamic Architecture in North Africa, Lon-
don 1976. Robert Hillenbrand autor de la introducción reflexiona y se lamenta en 
la introducción del libro sobre este aspecto pp. 61-70.
20 Pensamos en los trabajos que se llevaron a cabo en el palacio de Qusayr ‘Amra en 
1975 dirigidos por Martín Almagro, y en autores tan importantes como Christian 
Ewert, Antonio Almagro Gorbea o Rafael Azuar que no dudaron en fijar la mirada 
en la orilla oriental del Mediterráneo.
21 Al-Andalus. Las artes islámicas en España, cur. J. Dodds, Madrid 1992. A partir 



299

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

La existencia de un lenguaje internacional islámico en arquitectura. 
Siglos XI-XVI. La cúpula de mocárabes y el concepto de Creación

Ideas universales y abstractas como el de la materialización de 
la Creación han inspirado a todas las culturas, independientemente 
del lenguaje formal que se haya utilizado a lo largo de los siglos. 
Lenguajes que lograron generar mensajes visuales comprensibles y 
sencillos independientemente de las fronteras políticas y religiosas 
que las pudieran haber originado. La cúpula de mocárabes, o de 
mucarnas, es la máxima expresión de la Creación según la ortodo-
xia islámica y una de las manifestaciones artísticas que más éxito ha 
logrado desde su aparición en el entorno del siglo XI. Nadie duda 
respecto a su origen islámico y su éxito se demuestra al haberse con-
vertido en la expresión de un mensaje global en el seno de las tres 
religiones, musulmana, hebrea y cristiana, como si hubiera sido ca-
paz de encarnar la esencia de la misma divinidad que las origina. Su 
presencia en cualquier espacio arquitectónico significa que se com-
parte su significado, al igual que un saludo entre personas de una 
misma comunidad. 

La utilización de la cúpula de mocárabes en su sinfín de variantes 
ha servido para generar un sentimiento de pertenencia a un paradigma 
artístico tan noble como cualquier otro.

La crisis final del califato fatimí y su disolución en 1171, unido a 
la expansión de los ayyubíes de Siria trajo consigo la restauración de 

de dicha exposición se multiplicaron los proyectos editoriales así como la cele-
bración de exposiciones: El Salón de Abd al-Rahman III, cur. A. Vallejo Triano, 
Córdoba 1995; El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civilización musulmana 
de Europa Occidental, cur. M. J. Viguera, C. Castillo, Cordoba 2001; Ibn Jaldún. 
El Mediterráneo en el siglo XIV. Auge y declive de los Imperios, cur. M. J. Viguera, 
Sevilla 2006. Evidentemente hubo muchas más exposiciones y publicaciones que 
señalan la normalidad historiográfica de los estudios de al-Andalus en su contexto 
del arte islámico general y de la Europa occidental, y respecto a los historiadores 
del arte debe señalarase muy especialmente las novedosas propuestas de José Mi-
guel Puerta Vílchez y de Susana Calvo Capilla quienes han ampliado los intereses 
de la disciplina.



300

Juan Carlos Ruiz Souza

la ortodoxia suní en el islam del Mediterráneo central y oriental. Yas-
ser Tabbaa escribió sobre el proceso de resunización o sunni revival 
del Oriente Próximo y del norte de África. Sunni revival que debe-
mos extender al sur de Italia, al Magreb y a la península ibérica22. La 
mencionada resunización generó toda una unidad cultural islámica 
que definió su naturaleza a lo largo de los cuatro siglos en los que 
se suceden los zenguíes (1123-1183) de Nur ad-Din, los ayyubíes 
(1183-1250) de Saladino y los mamelucos (1250-1517) de Baybars 
o Qalawun. Los lenguajes de las formas artísticas continuaron y se 
enriquecieron tal como se evidencia en la arquitectura de Siria y 
Egipto. Nasser Rabbat profundiza en la iconología o significado de 
la arquitectura cuando analiza los historicismos de las formas y abor-
da la recuperación de los espacios del pasado sirio-omeya como ex-
presión de la búsqueda de la legitimidad y de la ortodoxia suní23. La 
caída de Constantinopla tras el saqueo de los venecianos a principios 
del siglo XIII unido a las derrotas que los cruzados sufrieron frente 
a zenguíes, ayyubíes y mamelucos, explica que la ciudad del Cairo 
se convirtiera desde finales del siglo XII y hasta bien entrado el siglo 
XVI en un brillante centro político-artístico de referencia obligada 
en todo el Mediterráneo24.

El ser humano siempre ha necesitado entender, dar una explica-
ción y plasmar materialmente la Creación. La cúpula de mocárabes 
la conceptualiza de manera magistral y abstracta, y su presencia se 
estudia en ámbitos religiosos, funerarios y políticos en los que el ser 
humano se muestra en armonía con Dios25. Yasser Tabbaa evidenció 

22 Y. Tabbaa, The Transformation of Islamic Art during the Sunni Revival, Washing-
ton 2001. 
23 N. Rabbat, Mamluk History through architecture. Monuments, Culture and Poli-
tics in Medieval Egypt and Syria, Cairo 2010.
24 Id., The Citadel of Cairo. A new interpretation of royal mamluk architecture, Lei-
den 1995; D. Behrens-Abouseif, Cairo of the Mamluks. A History of the Architecture 
and its Culture, London 2007.
25 O. Grabar, The mediation of ornament, Princeton 1992; C. Robinson, Marginal 
Ornament: Poetics, Mimesis and Devotion in The Palace of Lions, «Muqarnas», 25 
(2008), pp. 1-30.



301

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

en un clásico y fundamentado estudio que la génesis de la bóveda 
de mucarnas se originó en el periodo más brillante del califato abasí 
de Bagdad cuando se desarrolla los principios más identitarios de la 
ortodoxia islámica26. Las cúpulas de mocárabes simbolizan el arran-
que de la Creación, la esencia e inicio de la materia antes de que esta 
tome forma concreta por el impulso divino27. Los mocárabes son las 
unidades o células primarias a partir de las cuales surgirá la Crea-
ción en su conjunto según sean estas combinadas por la voluntad de 
Dios. La cúpula de mocárabes es la unión de las matemáticas y de la 
geometría bajo un sólido principio teológico28. Su utilización en la 
arquitectura debe entenderse como una declaración simbólica de la 
Fe islámica en sí misma o shahada, como una salutación arquitectó-
nica, y por ello será habitual su introducción en lugares muy señala-
dos: en entradas de edificios públicos, en mausoleos, en espacios de 
clara significación religiosa (mihrab, muro de quibla), o en aquellos 
vinculados con el poder, la virtud y la filantropía del gobernante 
que siempre ha de mostrarse en armonía con la Creación de Dios. 
Su presencia salvaguarda al edificio en la ortodoxia como ya hacían 

26 Y. Tabbaa, The muqarnas dome: its origin and meaning, «Muqarnas», 3 (1985), 
pp. 61-74. El autor nos habla de su nacimiento en el entorno de Mesopotamia y 
nos introduce perfectamente en las diferentes posturas mantenidas por los distin-
tos investigadores sobre el nacimiento y aparición de los mocárabes. A partir de 
postulados antiguos clásicos se desarrolla la concepción del atomismo y de la acci-
dentalidad como principio generador de la creación. Debemos hablar del filósofo 
al-Baqillani (ca. 950-1013) y del asharismo, escuela que fue y en tiempos del califa 
al-Qadir (991-1031). Véase también: M. Marcos Cobaleda - F. Pirot, Les muqar-
nas dans la Méditerranée médiévale depuis l’époque almoravide jusqu’à la fin du XVe 
siécle, «Histoire & Mesure», 31/2 (2016), pp. 11-39; A. Carrillo-Calderero, The 
Beauty of the Power: Muqarnas, Sharing Art and Culture across the Mediterranean, 
«International Journal of History and Cultural Studies», 3/2 (2017), pp. 1-18.
27 J. C. Ruiz Souza, El Palacio de los Leones de la Alhambra: Espacio de Virtud del 
Príncipe, in The Power of Symbols: The Alhambra in a Global Context, cur. F. Giese, 
A. Varela, Berlín 2018, pp. 79-92.
28 Es muy numerosa la bibliografía existente al respecto, véase principalmente 
Y. Dold-Samplonius, Practical Arabic Mathematics: Measuring the Muqarnas by 
al-Kashi, «Centaurus», 35 (1992), pp. 193-242.



302

Juan Carlos Ruiz Souza

los judíos con la mezuzah dispuesta en las puertas de sus viviendas, 
tal como se explica en el libro veterotestamentario del Deuteronomio 
(«El gran mandamiento», 6: 6-9).

En Siria encontraremos los ejemplos más antiguos mejor con-
servados. El maristán de Damasco del siglo XII merece mención 
especial (fig. 1). En su acceso el protagonismo de las mucarnas se de-
sarrolla tanto en la fachada exterior como en la estancia interior que 
existe tras ella, donde se eleva una gran cúpula que descansa sobre se-
micúpulas de similar factura. La entrada de la luz exterior a través de 
pequeñas y numerosas aperturas hace que la superficie de las mucar-
nas cambie a cada momento en una sensación vibrante y dinámica 
que se transforma según varíe la iluminación del día y de la estación 
del año. Aún se recuerda el nombre del sultán Nur ad-Din (1118-
1174) responsable de su fundación en 1154. En dicho maristán 
se cuidaba a los enfermos y se ejercía la docencia en medicina. Igual-
mente en Damasco se conserva el mausoleo del mismo sultán cu-
bierto por una cúpula de mocárabes. En el occidente islámico se 
estudian cúpulas similares del siglo XII en las mezquitas de al-Qa-
rawiyyin de Fez, de Tinmal o de la Kutubiyya de Marrakech, y en 
estas dos últimas una cúpula de mucarnas cubre aún el espacio de su 
mihrab29. Asimismo fue habitual durante la misma centuria la ubi-
cación de bóvedas de mocárabes en zonas de acceso como ya hemos 
visto en Siria. Todavía se conserva la puerta almohade del Lagarto en 
la entrada al patio de la mezquita aljama de Sevilla junto a su antiguo 
alminar (la Giralda).

Sería interminable realizar una lista de mausoleos, mezquitas, 
fachadas y edificios palatinos de los siglos XII-XV en los que hay 
cúpulas de mocárabes. En la Granada nazarí se dispone una en la en-

29 H. Terrasse, La Mosquée d’Al-Qarawiyin à Fès et l’àrt des almorávides, «Ars Orien-
talis», 2 (1957), pp. 135-147; Id., La Mosquée al-Qaraouiyin à Fès, París 1968; H. 
Basset - H. Terrasse, Sanctuaires et forteresses almohades, «Hesperis», 4 (1924), pp. 
9-92, 131-142; C. Ewert - J. P. Wisshak, Forschungen zur almohadischen Moschee. 
Die Moschee von Tinmal (Marokko), «Madrider Beiträge», 10 (1984); D. Villalba 
Sola, La senda de los almohades. Arquitectura y patrimonio, Granada 2015.



303

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

trada del antiguo funduq del siglo XIV conocido con el nombre del 
Corral del Carbón, e igualmente al mismo periodo pertenece otra 
realizada en madera en plena calle del zoco de Fez, donde señala la 
entrada de la madrasa meriní Bou Inania a modo de saludo y llama-
da de respeto. Todavía en el siglo XVI se siguieron construyento tal 
como se comprueba en las tumbas saadíes de Marrakech. 

Sicilia y al-Andalus en el contexto artístico islámico de los siglos XII-
XIV. Los mocárabes y el agua en la representación de la Creación 

Sicilia participa intensamente del desarrollo global del arte islá-
mico a lo largo del último cuarto del siglo XII tal como se evidencia 
en el protagonismo que adquiere la utilización de las cúpulas de mo-
cárabes. De ámbitos religiosos y funerarios se han conservado nu-
merosos y espectaculares ejemplos que se encontrarían en la misma 
sintonía que hemos descrito páginas arriba y así puede estudiarse en 
la Cappella Palatina de Palermo o en la Cappella de la Santissima 
Trinità junto al palacio de la Zisa (fig. 2). No olvidamos los restos 
que aún se conservan en el transepto de la catedral de Palermo don-
de todo parece indicar que nos encontramos ante los vestigios de 
un arcosolio funerario. Pero debemos igualmente detenernos en los 
edificios de carácter civil donde las bóvedas de mucarnas alcanzan un 
interesante protagonismo30. ¿A qué se debe?

En el mundo islámico fue habitual la existencia de palacios se-
cundarios independientes y en ocasiones alejados del centro político, 
palacios que pudieron tener ese carácter de virtud que ensalza las 
cualidades sapienciales del monarca que actúa en armonía con la 
Creación de Dios. Debe recordarse la existencia de espacios literarios 

30 Son muchas las aportaciones científicas que están apareciendo en los últimos 
años centradas en la Sicilia normanda desde el arte, la historia, la arqueología, la 
filología, la restauración, etc. Junto a los autores que aparecen en este volumen es 
de gran interés el catálogo aparecido en 2019 donde igualmente se dan cita muy 
importantes especialistas Castrum Superius. Il palazzo dei re normanni, cur. A. 
Giuffrida, C. Caramazza, Palermo 2019.



304

Juan Carlos Ruiz Souza

y de ciencia donde se pone de manifiesto las cualidades cortesanas 
del buen gobernante, entre las que sobresale la sabiduría, la justicia 
y las virtudes que debe tener. En este punto es obligado introducirse 
en el concepto de adab en el mundo cultural islámico. Concepto que 
puede entenderse como el conjunto de conocimientos y cualidades, 
o si se prefiere virtudes, que todo buen soberano o señor debe poseer 
y promover en el ejercicio del poder. Igualmente deberíamos recor-
dar la idea de origen antiguo, en sentido amplio, del maŷlis islámico, 
es decir, nos referimos a esas reuniones de sabios, literatos y maestros 
presididos por el rey31. La doctora Robinson defendió hace años que 
la Casa del Regocijo, comúnmente conocida como La Aljafería, pudo 
ser el marco de esas reuniones literarias (maŷlis) de la corte taifa de 
Zaragoza en el siglo XI32. Muy interesantes son las interpretaciones 
que la profesora Calvo Capilla ha realizado respecto a ciertos espa-
cios áulicos de Madinat al-Zhara y de la Córdoba omeya, al haber 
demostrado a través de las fuentes escritas la existencia en Córdoba 
de una Casa de la Sabiduría, “Bayt al-Hikma”. La misma autora nos 
recuerda como el califa almohade Yusuf I, muerto en 1184 y coetáneo 
a Guglielmo I y Guglielmo II, gustaba conversar con Averroes sobre 
la obra de Aristóteles. Califa que llegó a rodearse en su corte de un 
elevado número de sabios que contaban con una biblioteca y una ma-
drasa en su alcázar de Marrakech33. Tal vez así podamos reinterpretar 
construcciones emblemáticas como el Castello della Zisa de Palermo.

31 S. Calvo Capilla, Ciencia y adab en el islam. Los espacios palatinos dedicados al 
saber, in Palacio y Génesis del Estado Moderno en los Reinos Hispanos, VI Jornadas 
Complutenses de Arte Medieval, cur. P. Martínez Taboada, E. Paulino Montero, J. 
C. Ruiz Souza, «Anales de Historia del Arte», 23/2 (2013), pp. 51-78.
32 C. Robinson, In praise of song: The Making of Courtly Culture in al-Andalus and 
Provence, 1005-1134 A.D., Leiden 2002.
33 S. Calvo Capilla, Espacios de conocimiento en el Islam: Mezquitas, Casas de Sa-
biduría y Madrasas, in Domus Hispanica. El Real Colegio de España y el Cardenal 
Albornoz en la Historia del Arte, cur. M. Parada López de Corselas, Bologna 2018, 
pp. 179-194, partic. 183 y 186; Ead., Images and Knowledge of Classical Antiquity 
in the Palace of Madinat al-Zahra’ (Cordoba, 10th century): Its Role in the Construc-
tion of the Caliphal Legitimacy, «Muqarnas», 31 (2014), pp. 1-33.



305

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

En la Zisa, palacio construido en tiempos de Guglielmo I (1154-
1166) y Guglielmo II (1166-1189), destaca la famosa sala della fon-
tana donde se conservan varias cúpulas de mocárabes (fig. 3)34. Bajo 
la que se ubica en el centro de la sala brota sobre la pared una fuente 
o sabil que cae sobre una losa de mármol oblicua (shadirwan) deco-
rada con el zigzagueado que alude al agua35. Desde allí se canaliza y 
se dirige a los jardines que se disponen a los pies del palacio36. Aun-
que peor conservados en este mismo contexto podrían analizarse los 
palacios coetáneos de la Cuba y de Uscibene de Palermo. 

En otros lugares del Mediterráneo observamos similares compo-
siciones donde confluyen los mocárabes y el agua. Los ejemplos de 
época mameluca y otomana conservados en El Cairo son numero-
sísimos. Debemos aludir a un edificio conocido como sabil-kuttab 
(fuente pública monumental erigida junto a una escuela elemental). 
Edificios de reducido tamaño que pueden aparecer de forma indepen-
diente en medio del entramado urbano, o vinculados a un mausoleo 
o a edificios religiosos de diferente índole. Aunque hubo muchos más 
que los que hoy conservamos, entre los ejemplos medievales podemos 
recordar el sabil-kuttab erigido por el sultán Qaitbay hacia 148037. En 
su interior vemos en la decoración la presencia de un panel de madera 
con mocárabes y bajo él en piedra aparecen los surtidores del agua 
que discurre a través de una losa de mármol donde se dispone una 
decoración romboidal con motivos vegetales. Encima de esta estancia 
se ubica el espacio donde se enseñaba a leer y a escribir. 

34 G. Caronia, La Zisa di Palermo. Storia e Restauro, Roma - Bari 1987 (ed. or., 
1982) constituye el punto de partida de todo estudio sobre la Zisa pues además de 
explicar la historia del edificio expone los criterios seguidos en su restauración a lo 
largo de la década de los setenta del siglo XX, tras el derrumbamiento que se pro-
dujo en 1971. Es igualmente interesante su amplio aparato gráfico y fotográfico.
35 G. Marçais, Salsabil et Sadirwan, in Études d’orientalisme dédiées a la mémoire de 
Lévi-Provençal, II, París 1962, pp. 639-648.
36 Bellafiore, La Zisa cit, pp. 48-54, 123. Una fuente muy parecida aparece re-
presentada en la célebre cubierta de mocárabes de la capilla palatina de la misma 
ciudad.
37 Behrens-Abouseif, Cairo of the Mamluks cit., pp. 290-292.



306

Juan Carlos Ruiz Souza

Del análisis del Palacio de los Leones de la Alhambra, construido 
por Muhammad V en el tercer cuarto del siglo XIV, llaman la aten-
ción sus trece cúpulas de mocárabes que cubren sin excepción todas 
sus estancias principales. En la sala de los Reyes donde la pintura 
que decora las cúpulas se conserva mejor observaremos la represen-
tación de cursos de agua mediante zigzagueados paralelos en azul 
y blanco38. Agua que desciende, pictóricamente hablando, por las 
pequeñas columnillas de yeso que se disponen bajo las cúpulas de 
mocárabes (fig. 4). El agua parece fertilizar la materia al surgir un 
exuberante jardín de delicadas y preciosas flores39. El Corán habla 
de la Creación (Corán 27, 64) y recuerda al agua fertilizadora que 
desciende del cielo a la tierra, tal como lo hemos visto plasmado en 
el propio palacio: «Os ha hecho de la tierra lecho y del cielo edificio. 
Ha hecho bajar agua del cielo, mediante la cual ha sacado frutos para 
sustentaros» (Corán 2, 22).

Agua que genera el jardín feliz o al-riyad. al-sa’id tal como las 
fuentes denominan al Palacio de los Leones de la Alhambra.40 

Hemos interpretado el Palacio de los Leones de la Alhambra 
como un espacio de ciencia y virtud del príncipe Muhammad V, de 
un maŷlis donde el sultán se reúne con sus sabios41. De un palacio 
dedicado al conocimiento como el que se describe en el libro del 
Sendebar mandado traducir del árabe por el infante D. Fadrique en 

38 Es muy rica la bibliografía referida al agua en todas las épocas y su represen-
tación en el arte islámico: F. Barry, Walking on water: Cosmic Floors in Antiquity 
and The Middle Ages, «The Art Bulletin», 89 (2007), pp. 627-656; J. L. Rodríguez 
Estévez, El espejo y la serpiente. Una aproximación al jardín islámico, in Al-Andalus 
y Oriente Medio: pasado y presente de una herencia común, cur. F. Roldán Castro, 
Sevilla 2006, pp. 167-198. Zigzagueados similares a los que se presentan en otras 
partes de la Alhambra.
39 Ruiz Souza, El Palacio de los Leones de la Alhambra cit., pp. 79-92.
40 J. M. Puerta Vílchez, Leer la Alhambra: Guía visual del Monumento a través de 
sus inscripciones, Granada 2010, p. 148.
41 J. C. Ruiz Souza, El Palacio de los Leones, el Jardín Feliz del Conocimiento. Arte y 
visión islámica de la Creación, in Domus Hispanica: el Real Colegio de España en la 
Historia del Arte (1364-2014), cur. M. Parada López de Corselas, Bologna 2018, 
pp. 195-210, partic. 207-208.



307

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

1253, y donde se habla de la construcción de un palacio para la 
formación del príncipe42. En la Sala de los Reyes defendimos que 
estuvo la biblioteca y más cuando se estudia en el contexto de la ar-
quitectura islámica43. Las siete cúpulas de mocárabes de la Sala de los 
Reyes dan paso a igual número de alcobas. Las tres principales se cu-
bren mediante cúpulas de cuero pintadas44. De ellas, la norte y la sur 
presentan escenas literarias sobre un fondo de paisaje y arquitectura, 
donde no falta la caza, el salvaje y la dama, el castillo del amor, el 
combate entre un caballero musulmán que vence a otro cristiano, el 
juego del ajedrez, la fuente de la vida, etc. Es una alusión evidente a 
la literatura especular o de ejemplos que todo príncipe virtuoso debe 
aprender en su formación y por ello debemos recordar el concepto 
de adab comentado anteriormente, es decir, a los conocimientos y 
virtudes que todo príncipe debe poseer y cultivar. La cúpula central 
es para nosotros una escena de maŷlis de Muhammad V con sus sa-
bios consejeros, y todos ellos con un pequeño escudo de la banda del 
rey nazarí a sus pies junto a otros dos de mayores dimensiones en los 
extremos sobre parejas de leones. Sabios que hablan y discuten entre 
ellos, sabios como los que aparecen en las academias antiguas, o en 
tantos mosaicos romanos45. Las siete alcobas serían los lugares donde 
se dispondrían los armarios destinados a los manuscritos. Por ello no 
debe extrañarnos la presencia de cúpulas de mocárabes en espacios 
funerarios relacionados con la enseñanza, la ciencia y la sabiduría, 

42 Sendebar, cur. M. J. Lacarra, Madrid 2007, pp. 72-73.
43 J. C. Ruiz Souza, El palacio de los Leones de la Alhambra: ¿Madrasa, Zâwiyay 
Tumba de Muhammad V? Hipótesis para el debate, «Al-Qantara», 22/1 (2001), pp. 
77-120, partic. 96-98. En consonancia con otras construcciones del mundo islá-
mico, véase Calvo Capilla, Ciencia y adab en el islam cit., pp. 68-78.
44 Con motivo de la restauración de dichas cúpulas el Patronato de la Alhambra y 
Generalife está preparando una publicación monográfica de inminente aparición. 
Agradecemos a la especialista Carmen Rallo Gruss que nos haya transmitido dicha 
noticia.
45 Sobre las pinturas de la Sala de los Reyes de la Alhambra véanse los artícu-
los compilados en el libro monográfico: Courting The Alhambra. Cross-discipli-
nary approaches to the Hall of Justice Ceiling, cur. C. Robinson, S. Pinet, «Special 
offprint of Medieval Encounters», 14/2-3 (2008). 



308

Juan Carlos Ruiz Souza

con el sentido último de fundirse con la Creación de Dios en per-
fecta armonía. Ya hemos aludido al carácter funerario de la sala de 
Abencerrajes del Palacio de los Leones al estudiarla en el contexto de 
la arquitectura islámica, y en especial al compararla con los ejemplos 
del Cairo mameluco46. Junto a dicha sala se ubica la rawda, o jardín 
funerario donde se hallaban las tumbas de los sultanes nazaríes. 

El Castello de la Zisa sería un ejemplo más de arquitectura sapien-
cial, no funeraria47, destinado a ensalzar las virtudes de los reyes Gu-
glielmo I y Guglielmo II responsables de la construcción del edificio. 
La sala della fontana con sus cúpulas de mocárabes y el agua que brota 
en su interior y que sale del palacio alude a la armonía que existe entre 
el buen gobierno y la Creación de Dios tal como hemos visto más arri-
ba al estudiar su significado. Sería una clara metáfora de como las vir-
tudes del gobernante fertilizan su reino al que colman de bondades48.

La Zisa de Palermo formaba parte de la familia de palacios de-
dicados a ensalzar las virtudes del buen gobernante. Ya hemos co-
mentado que la Aljafería de Zaragoza del siglo XI fue conocida en 
las fuentes escritas como Dar al-Surur o Casa del Regocijo, mientras 
que el Palacio de los Leones de la Alhambra tres siglos más tarde sería 
conocido como al-riyad. al-sa’id, el Jardín Feliz, como ya hemos visto. 
En la Zisa aún se conserva parte de la inscripción en árabe del siglo 
XII que decoraba la sala della fontana, donde según la transcripción 
de Amari se habla del rey Guglielmo II desde la magnificencia y el 
regocijo, y del palacio como paraíso terrestre49. El viajero valenciano 

46 Ruiz Souza, El palacio de los Leones de la Alhambra: ¿Madrasa… cit., pp. 98-100, 
106-107.
47 Los reyes cristianos se entierran en ámbitos religiosos, en catedrales y monaste-
rios, a diferencia de los gobernantes musulmanes que pueden recibir sepultura en 
instituciones filantrópicas como las madrasas, en mezquitas y en ámbitos palati-
nos. Sus mausoleos son en sí mismos mezquitas provistas de su mihrab.
48 Tal como apuntábamos más arriba, no queremos olvidarnos de las cúpulas de 
mocárabes que también existen en otros palacios palermitanos coetáneos, caso de la 
Cuba o el de Uscibene, donde también surge el agua bajo una cúpula de mucarnas.
49 M. Amari, Le epigrafi arabiche di Sicilia, Palermo 1971, pp. 81-82 (ed. or., Pa-
lermo 1875-1883), apud Bellafiore, La Zisa di Palermo cit, p. 10.



309

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

Ibn Yubayr estuvo en Sicilia entre finales de 1184 y principios de 
1185 y dejó por escrito sus impresiones sobre Guglielmo II50. Le 
recuerda a los reyes musulmanes por su magnificencia y manera de 
gobernar. Príncipe que valora y atiende a médicos y a astrólogos a 
quienes atrae a su corte cuando le llega la noticia de que se encuen-
tran en sus tierras. Igualmente recuerda que le han comentado que 
sabe escribir y leer en árabe. Se trataba de una corte culta acorde a su 
esplendor artístico. Ya hemos visto como en los mismos años el califa 
almohade Abu Yaqub Yusuf mostraba un comportamiento similar al 
rodearse de médicos y filósofos que contaron con espacios palatinos 
independientes destinados al conocimiento (biblioteca, estancias 
para huéspedes, lugar de estudio o madrasa) tal como recuerda Cal-
vo Capilla a través de las numerosas noticias recogidas por cronistas, 
viajeros e historiadores entre los siglos XIII y XVI51. Es lógico pensar 
que tanto en Marrakech como en Palermo existiesen palacios especí-
ficos destinados al conocimiento y en donde a modo de maŷlis el rey 
Guglielmo II pudiera reunirse con sus sabios. No dudamos al pensar 
que la Zisa es un gran ejemplo de ello. Ibn Yubayr escribe que la ciu-
dad de Palermo contaba con jardines e hipódromos para placeres y 
juegos, y que el rey tenía en ellos cuartos, torres, estanques y mirado-
res en los que no habita52. ¿Qué funciones no residenciales podrían 
desarrollarse en ellos? ¿Se referiría el escritor valenciano a la Zisa, la 
Cuba y a Uscibene? La aventura del conocimiento, en cualquiera de 
sus posibles acepciones, formaba parte de los placeres del rey.

En la Zisa de Palermo resulta llamativa la existencia por todo el 
palacio, en la sala della fontana y en las plantas superiores, de nume-
rosos nichos ciegos horizontalmente compartimentados que parecen 
indicar la existencia de espacios que podrían estar destinados para 
almacenar manuscritos y documentos, incluso quedan las huellas 
de los anaqueles. Pensamos que puedan ser originales del siglo XII 
y desde luego se confirma por los trabajos de restauración que en el 

50 Ibn Yubayr, A través del Oriente (Rihla), cur. F. Maillo, Madrid 2007, pp. 494-495.
51 Calvo Capilla, Espacios de conocimiento en el islam cit, pp. 179-194, partic. 185-186.
52 Ibn Yubayr, A través del Oriente (Rihla) cit., p. 504.



310

Juan Carlos Ruiz Souza

siglo XV ya existían53. Entre las vicisitudes por las que pasa el pala-
cio conocemos que el rey Alfonso V el Magnánimo en 1440 cedió 
la Zisa al poeta y humanista Antonio Beccadelli conocido como “il 
Panormita”54. Escritor y humanista que desarrolló buena parte de 
su labor intelectual en la corte del monarca aragonés, cuyas virtudes 
ensalzó en sus escritos. La existencia de huecos para libros fueron 
habituales desde la propia antigüedad clásica y desde luego se repiten 
en el mundo medieval, por ejemplo en casi todos los mausoleos y 
madrasas medievales de El Cairo55. En la capital mameluca sabemos 
que los mausoleos, como el de Qalawun del siglo XIII, fueron lu-
gares de enseñanza, de hecho allí mismo se conservaron sus libros y 
aún pueden verse los espacios de sus armarios al igual que en tantas 
otras madrasas y mausoleos cairotas56. 

La Corona de Castilla ante la propuesta inclusiva del lenguaje islá-
mico internacional (ss. XIV-XVI)

La cúpula de mocárabes fue perfectamente conocida en la España 
cristiana. En Castilla aparece igualmente en ámbitos funerarios y 
religiosos lo que demuestra que se conocía perfectamente cuál era 
su significado. En la iglesia de San Andrés de Toledo se conservan 
dos preciosos espacios funerarios cubiertos por sendas cúpulas de 
mocárabes, tal vez las más antiguas conservadas en Castilla al datarse 
entre los siglos XII y XIII. Varias cúpulas del último tercio del siglo 
XIII aún se pueden contemplar en el Monasterio de las Huelgas 
Reales de Burgos (capillas de la Asunción y del Salvador). En las dos 
capillas reales funerarias fundadas en el siglo XIV por Enrique II en 
las catedrales de Córdoba y Toledo volvemos a encontrarnos con el 

53 Caronia, La Zisa di Palermo cit., pp. 66 y 122, figg. 66 y 137.
54 Bellafiore, La Zisa di Palermo cit., p. 24.
55 Véanse los numerosísimos ejemplos que nos presenta A. Uscatescu Barrón, A 
Late Antique Umayyad Space of Knowledege: Exploring the functionality of the bath 
hall at Khirbat al-Mafdjar, «Antiquité Tardive», 25 (2017), pp. 375-429. 
56 Behrens-Abouseif, Cairo of the Mamluks cit., p. 138.



311

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

mismo sistema de cubierta57. La reina Isabel la Católica tras morir en 
1504 en Medina del Campo (Valladolid) fue trasladada al convento 
de San Francisco de la Alhambra por ella fundado en 1495. Su cuer-
po fue enterrado bajo una cúpula de mocárabes nazarí del siglo XIV. 
Se reproducía así en la Corona de Castilla una práctica musulmana 
habitual. 

En la sinagoga del Tránsito de Toledo, construida por Samuel 
Ha-Leví en 1361, se conserva en su muro oriental y principal donde 
se guardaban las sagradas escrituras una gran estructura de mocára-
bes a modo de gran friso (fig. 5). De él se descuelga y organiza toda 
la decoración del edificio. Decoración que parte de motivos geomé-
tricos abstractos que evolucionan hacia decoraciones vegetales de 
gran naturalismo. Una vez más no falta el zigzagueado que alude al 
agua sobre la repisa que se dispone por encima de los frisos vegetales. 
De nuevo todo alude a la representación de la Creación58. 

La arquitectura de la corona de Castilla de los siglos XIV y XVI 
está repleta de edificios que no pueden explicarse sin el contexto del 
lenguaje islámico internacional tantas veces citado en estas páginas 
y donde no faltan construcciones hebreas, musulmanas y cristianas. 

El llamado palacio de la Montería del Real Alcázar de Sevilla 
construido a partir del tercer cuarto del siglo XIV presenta un sinfín 
de espacios y detalles que evidencian el conocimiento de todo lo 
explicado hasta ahora. En dicho palacio, al igual que en muchos 
otros de la nobleza castellana de los siglos XIV y XVI se estudian 
grandes salones cupulados de clara raíz islámica en los que casi siem-
pre los mocárabes cubren los espacios principales, al igual que en 
tantas construcciones coetáneas del Cairo. Así se constata en varios 
palacios castellanos del siglo XV. En el palacio del Infantado de la fa-

57 J. C. Ruiz Souza, Capillas Reales funerarias catedralicias de Castilla y León: Nuevas 
hipótesis interpretativas de las catedrales de Sevilla, Córdoba y Toledo, «Anuario del 
Departamento de Historia y Teoría del Arte», 17 (2006), pp. 9-29.
58 S. Palomero Plaza, Historia de la Sinagoga de Samuel Ha Leví y del Museo Sefardí 
de Toledo, Madrid 2007; C. Rallo Gruss - J. C. Ruiz Souza, El palacio de Ruy López 
Dávalos y sus bocetos inéditos en la sinagoga del Tránsito: estudio de sus yeserías en el 
contexto artístico de 1361, «Al-Qantara», 20/2 (1999), pp. 275-298.



312

Juan Carlos Ruiz Souza

milia Mendoza en Guadalajara existieron importantes armaduras de 
mocárabes realizadas en madera desgraciadamente hoy perdidas59. 
Del palacio que el gran humanista y político Gutierre de Cárdenas 
construyó en Torrijos (Toledo) se conservan sus cúpulas en varios 
museos, entre las que destaca la del Museo Arqueológico Nacional 
de Madrid. En ella una gran cúpula con decoración de lazo apoya so-
bre grandes trompas de mocárabes en las que se observan líneas azu-
les que aluden indudablemente al agua en movimiento que genera la 
Creación, al igual que en la cúpula conservada en el castillo-palacio 
de los Pacheco en Belmonte (Cuenca), entre muchos otros ejemplos. 

En las páginas precedentes hemos recordado como en la Zisa de 
Palermo (siglo XII-XV) y en el Palacio de los Leones de la Alhambra 
(siglo XIV) sus cúpulas de mocárabes podían vincularse a la funcio-
nalidad sapiencial y de virtud de sendos edificios. En las Escuelas 
Mayores de la Universidad de Salamanca, denominadas como el Pa-
lacio de la Sabiduría en palabras de Santiago Sebastían y Luis Cortés, 
nos espera una sorpresa60. A lo largo del primer tercio siglo XVI se 
construyó en su totalidad la gran crujía occidental del edificio: su 
famosa fachada, la monumental escalera y la gran biblioteca nueva 
en un segundo piso. 

La célebre fachada exterior se concibe a modo de gran tapiz y su 
tipología recuerda a la que presentan muchos edificios islámicos de-
dicados a la enseñanza (madrasas)61. La compleja y rica iconografía 
que la decora, así como la que se despliega en la gran escalera mo-
numental que da paso a la gran biblioteca alude a temas de virtud 
y sabiduría62. En el piso superior y a modo de nártex de entrada 

59 Desgraciadamente perecieron en un incendio durante la Guerra Civil Española 
(1936-1939).
60 S. Sebastián - L. Cortés, Simbolismo de los programas humanísticos de la Univer-
sidad de Salamanca, Salamanca 1973; P. Gabaudan, El Mito Imperial. Programa 
iconográfico en la Universidad de Salamanca, Valladolid 1998.
61 J. C. Ruiz Souza, Castilla y Al-Andalus. Arquitecturas aljamiadas y otros grados de 
asimilación, «Anuario del Departamento de Historia y Teoría del Arte», 16 (2004), 
pp. 17-43, partic. 27-35.
62 Sebastián - Cortés, Simbolismo de los programas humanísticos cit., pp. 59-70; 



313

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

a la biblioteca se despliega una magnífica y espectacular armadu-
ra de madera de 160 casetones de mocárabes63. Posiblemente una 
de las últimas armaduras de semejantes características, dimensiones 
y riqueza de la Castilla del siglo XVI (fig. 6). Lo sorprendente es 
comprobar como entre el siglo XII y el XVI en Damasco, Cairo, 
Palermo, Granada y en Salamanca pueden certificarse testimonios, 
como el de la utilización de bóvedas de mocárabes en la entrada de 
espacios dedicados al conocimiento, lo que demuestra una vez más 
la existencia de un contexto cultural compartido.

Cefalù, las formas y la reinterpretación de los mensajes. A modo de 
conclusión

Nuestro viaje concluye en el último lugar que casualmente he-
mos visitado tras el inicio de la pandemia de 2020. Nos referimos a 
la preciosa catedral de Cefalù erigida en el siglo XII y de la que nos 
gustaría presentar algunas hipótesis de interpretación acordes a las 
páginas que nos preceden. En el claustro del Duomo del Salvador se 
conserva en su panda meridional un capitel de cesta doble sobre dos 
colummas donde se relata la historia del Arca de Noé. Cuando ob-
servamos la composición desde su lado occidenteal mientras el arca 
está en tierra firme el fuste de la columna es liso, en cambio cuando 
el arca navega el fuste sobre el que apea presenta el zigzagueado que 
alude al agua, el único fuste que es así de todo el claustro (fig. 7). Di-
cho zigzagueado es la representación natural del agua desde tiempo 
inmemorial tal como ya se ha señalado y tal como se puede estudiar, 
por ejemplo, en la columna de la fuente del claustro de Monreale o 
en Castello de la Zisa tantas veces aludido en estas páginas64. 

Paulette Gabaudan amplia las fuentes utilizadas en la decoración de las Escuelas 
Mayores (Gabaudan, El Mito Imperial cit., pp. 117-129). 
63 Todo parece indicar que dicha armadura se extendiera también por su lado sur.
64 Es interesante comprobar como en la Cappella Palatina de Palermo, en la can-
toría bajo los mosaicos que aluden al arca de Noé volvemos a ver los fustes con el 
zigzagueado que alude al agua.



314

Juan Carlos Ruiz Souza

En la fachada principal de la catedral entre los dos campanarios 
se presentan dos niveles de arcos. Arcos ciegos en el superior y entre-
cruzados en el inferior que flanquean el gran arco apuntado que co-
bija el rosetón del hastial occidental del Duomo. Cuando se ven en 
detalle comprobamos que los arcos del friso superior parecen estar 
conformados por mocárabes muy aristados mientras que en el infe-
rior los arcos presentan en su rosca un zigzagueado diferente y más 
continuo que parece aludir al agua, similar al que muestran los arcos 
entrecruzados que decoran el edificio en su parte superior. Todo el 
exterior de la catedral sería una preciosa alusión libre y creativa a la 
Creación de Dios: mocárabes y agua (fig. 8). De nuevo observamos 
códigos visuales perfectamente comprensibles en el pasado aunque 
hoy nos cueste reconocerlos y los hayamos reducido en tantas oca-
siones a simples motivos decorativos carentes de cualquier significa-
do, y más cuando en el interior del gran templo todavía nos asom-
bran las ricas iconografías figurativas de sus espectaculares mosaicos 
medievales. Las formas, los códigos y los mensajes se conjugan en la 
creación de toda obra magistral susceptible de multitud de lecturas 
que enriquecen sus significados. 

Sicilia y la Corona de Castilla y León independientemente de la 
confesión religiosa de sus gobernantes y promotores fueron capaces 
de generar sinergias artísticas que posibilitaron la génesis de edifi-
cios magníficos entre los siglos XII y XVI. La complejidad de sus 
mensajes solo serán comprensibles de manera completa si asumimos 
la existencia de múltiples lenguajes entre los que también ocupa su 
lugar el leguaje islámico internacional junto a otros en calidad de 
igualdad. Poco a poco debemos abrir y conjugar en un contexto más 
amplio planteamientos historiográficos del pasado al evidenciarse la 
presencia de marcos culturales supranacionales muy amplios que se 
entrelazan, enriquecen y encadenan, sin menoscabo de sus particu-
larismos65.

65 J. C. Ruiz Souza, Al-Andalus en el arte español. Relatos de inclusión y exclusión Víc-
timas historiográficas, in Diálogo artístico durante la Edad Media. Arte Islámico-Arte 
Mudéjar, cur. F. Giese, A. León-Muñoz, Madrid 2020, pp. 93-106. 



315

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

Fig. 1 Damasco. Maristán. Siglo XII.



316

Juan Carlos Ruiz Souza

Fig. 2 Palermo. Cappella della Santissima Trinità.

Fig. 3 Palermo. La Zisa. Sala della Fontana. Siglo XII.



317

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

Fig. 4 Alhambra de Granada. Palacio de los Leones.



318

Juan Carlos Ruiz Souza

Fig. 5 Toledo. Sinagoga de Santa María del Tránsito, 1361.



319

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

Fig. 6 Salamanca. Entrada de la biblioteca de las Escuelas Mayores. Primer 
tercio del siglo XVI.



320

Juan Carlos Ruiz Souza

Fig. 7 Catedral de Cefalù, claustro, capitel del Arca de Noé, siglo XII.



321

Sicilia, España y el lenguaje artístico islámico internacional

Fig. 8 Catedral de Cefalù. Sicilia. Siglo XII.





323

RUGGERO LONGO* 
FRANCESCO CAPITUMMINO**

Frammenti ruggeriani.
Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù***

Lo spazio sacro medievale e le sue trasformazioni (XII-XVII secolo)

Nel 1949 Ernst Kitzinger presentava alla comunità scientifica un 
felice articolo, ancora oggi illuminante per metodo e risultati, dal 
titolo The Mosaics of the Cappella Palatina in Palermo - An Essay on 
the Choice and Arrangement of Subjects1. La novità, talmente mo-
derna per quei tempi da divenire un pioneristico modello di riferi-
mento, consiste nel particolare approccio, che rompendo gli schemi 

1 * Scuola IMT Alti Studi Lucca - Bibliotheca Hertziana - Istituto Max Planck per 
la Storia dell’Arte.
** University of Cambridge.
*** Il presente saggio, seppur elaborato in sinergia dai due autori, è suddiviso in 
due paragrafi: il primo, intitolato Lo spazio sacro medievale e le sue trasformazioni 
(XII-XVII secolo), è di Ruggero Longo; il secondo, intitolato Gli apparati scultorei 
dell’arredo liturgico. Evidenze materiali e perduto, è di Francesco Capitummino; le 
conclusioni sono comuni. Gli autori ringraziano il Centro Studi Ruggero II - Cit-
tà di Cefalù che nei luoghi concreti della memoria ruggeriana ha inaugurato una 
nuova stagione di studi, per la quale la conoscenza - per Cefalù e a Cefalù - sia 
faro di un approdo ecumenico e condiviso, e porto di partenza per nuovi traguardi 
scientifici. Si ringraziano in particolare i professori Francesco Paolo Tocco e Giu-
seppe Mandalà per l’invito a noi rivolto, che ci ha offerto l’occasione per enucleare 
alcune preliminari osservazioni sullo spazio sacro della basilica cattedrale di Cefalù 
in epoca normanna.
E. Kitzinger, The Mosaics of the Cappella Palatina in Palermo - An Essay on the 
Choice and Arrangement of Subjects, «Art Bulletin», 31/49 (1949), 4, pp. 269-292. 



324

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

di un’indagine storico-artistica condotta entro i limiti del medium 
figurativo del mosaico, contempla invece una visione olistica del 
monumento, contesto in cui l’immagine attiva i suoi significanti in 
funzione dell’uso dello spazio che essa stessa decora e aggettiva. Il 
saggio di Kitzinger ha alimentato nuove frontiere di studi nella sto-
riografia sulla Sicilia normanna degli ultimi 70 anni, con particolare 
riferimento alla Cappella Palatina2. D’altra parte, alla Cappella Pa-
latina, più che in qualsiasi altro luogo del medioevo mediterraneo, 
è eccezionalmente possibile fare riferimento al contesto sincrono, 
al netto di poche modificazioni, ben documentate e nella maggior 
parte dei casi facilmente individuabili. Il contesto è lo spazio sacro 
medievale, in particolare lo spazio definito dagli allestimenti litur-
gici, quasi ovunque irrimediabilmente perduti nel corso della vita 
diacronica degli edifici sacri per un processo di trasformazione spes-
so interpretato come conseguenza, seppur indiretta, del Concilio di 
Trento. In realtà gli studi più recenti mostrano come tale fenomeno 
abbia avuto origine già nel basso medioevo in funzione di nuove 
esigenze liturgiche, legate alla diffusione degli ordini mendicanti, 
oppure alle innovazioni nello spazio di culto dovute al superamen-
to dell’antica liturgia stazionale romana, ma anche per motivazioni 
puramente ideologiche, propagandistiche ed estetiche, con conse-

2 Si pensi alla monografia di William Tronzo, The cultures of his kingdom: Roger 
II and the Cappella Palatina in Palermo, Princeton 1997, e alla mole di apparati 
critici - più o meno favorevoli - che essa ha generato. Si ricordano, tra gli altri: 
S. Ćurčić, Some Palatine aspects of the Cappella Palatina in Palermo, «Dumbarton 
Oaks papers», 41 (1987), pp. 125-144; B. Brenk, La parete occidentale della Cap-
pella Palatina, «Arte medievale», s. II, 4 (1990), 1, pp. 135-151; S. Ćurčić, Wei-
terführende Gedanken zu den palatinen Aspekten der Cappella Palatina in Palermo, 
in Die Cappella Palatina in Palermo, cur. T. Dittelbach, Künzelsau 2011, pp. 131-
146; B. Brenk, L’importanza e la funzione della Cappella Palatina di Palermo nella 
storia dell’arte, in La Cappella Palatina a Palermo, cur. B. Brenk, voll. 4, Modena 
2010, 3, Testi, 1, Saggi, pp. 27-78; Id, Per la ricostruzione della parete settentrionale 
del presbiterio della Cappella Palatina a Palermo, in Il potere dell’arte nel Medioevo, 
cur. M. Gianandrea, F. Gangemi, C. Costantini, Roma 2015, pp. 181-192. Per 
la cattedrale di Cefalù, un approccio analogo può ravvisarsi in M. J. Johnson, The 
Episcopal and Royal Views at Cefalù, «Gesta», 33/2 (1994), pp. 118-131.



325

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

guenti modifiche degli edifici e degli allestimenti che si protrassero 
fino agli interventi di restauro e ripristino di XIX secolo inoltrato, 
con effetti revivalistici perpetuati fino ai giorni nostri in virtù degli 
aggiornamenti post Concilio Vaticano II3. Le numerosissime soprav-
vivenze artistiche create ad hoc per lo spazio medievale sono quindi il 
più delle volte private della loro originaria relazione con il contesto 
per il quale furono concepite, cosicché la dialettica fondativa tra im-
magine significante e significato dello spazio cade inesorabilmente, 
consegnando al presente enigmi a volte insolubili. In tale casistica 
rientra lo spazio sacro della basilica cattedrale di Cefalù, voluta dal 
nuovo sovrano normanno di Sicilia Ruggero II, fondata nel 1131, a 
meno di un anno dalla sua incoronazione, e portata a compimento 
in un anno impossibile da precisare tra la posa della prima pietra e 
la documentata consacrazione del 12674. Non ci addentreremo in 
questa sede nelle complesse vicende costruttive della cattedrale cefa-
ludense, seppure sia importante tener conto del fatto che uno spazio 
architettonico non può ritenersi sacro fintantoché non è funzional-
mente pronto ad accogliere la sacra liturgia. In tal senso, acquista 
particolare significato l’eventualità di individuare brani superstiti di 
arredo liturgico che possano ricondursi - per materiali e tecniche, 
forme e funzioni - ad un primo assetto della basilica ruggeriana. 
Ricostruire tale assetto non è facile per la concomitanza di due fat-

3 Sul tema si veda in particolare: M. Gianandrea - E. Scirocco, Sistema liturgico, 
memoria del passato, sintesi retorica. L’arredo ecclesiastico medievale in Italia dalla 
Controriforma al post-Vaticano II, in Re-thinking, Re-making, Re-living Christian 
Origins, cur. I. Foletti, M. Gianandrea, S. Romano, E. Scirocco, Roma 2018, 
pp. 407-452; S. de Blaauw, Innovazioni nello spazio di culto fra basso Medioevo e 
Cinquecento: la perdita dell’orientamento liturgico e la liberazione della navata, in Lo 
spazio e il culto. Relazioni tra edificio ecclesiale e uso liturgico dal XV al XVI secolo, 
cur. J. Stabenow, Venezia 2006, pp. 25-51.
4 Su Cefalù: W. Krönig, Il Duomo di Monreale e l’architettura normanna in Sicilia, 
Palermo 1965, pp. 155-161, con bibliografia precedente; C. Valenziano, La basi-
lica cattedrale di Cefalù nel periodo normanno, Palermo 1979; La basilica cattedrale 
di Cefalù. Materiali per la conoscenza storica e il restauro, cur. Assessorato dei beni 
culturali e ambientali e della pubblica istruzione, Soprintendenza per i Beni Arti-
stici e Storici della Sicilia Occidentale, voll. 8, Palermo 1985-1989.



326

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

tori: l’esigua documentazione iconografica storica disponibile e la 
generale frammentarietà degli elementi superstiti, nessuno dei quali, 
peraltro - dopo i restauri degli anni ’80 del secolo scorso - si trova 
più in opera nella sua originaria disposizione medievale, tantomeno 
nella sua rifunzionalizzazione avvenuta in epoca moderna5. Si rive-
lano preziosissime dunque le fotografie dell’archivio Varzi, scattate 
negli anni precedenti ai menzionati restauri, e in grado di docu-
mentare una situazione pressoché immutata dalla metà del secolo 
XVII, come dimostrato anche da alcune immagini ottocentesche6. 
In particolare, nelle vedute dell’interno verso le absidi (fig. 1), sono 
ancora ben visibili due pergami monumentali disposti negli ultimi 
intercolunni delle navate, uno a settentrione, l’altro a meridione, 
sorretti da quattro colonne ciascuno, con rispettivi capitelli, sman-
tellati nel corso dei suddetti restauri. A volte interpretati come am-
boni, si tratta in realtà degli organi voluti dal vescovo Emanuele De 
Quero Turillo (1596-1605) e completati al tempo del vescovo Mar-
tino Mira (1607-1619) per opera del maestro organaro Antonio La 
Valle7. Questa configurazione, visibile fino agli anni ’80 del secolo 

5 Le operazioni di restauro sono state accompagnate da studi preliminari di carat-
tere multidisciplinare a cura della Soprintendenza per i beni artistici e storici della 
Sicilia occidentale: Materiali per la conoscenza storica e il restauro di una cattedrale. 
Mostra di documenti e testimonianze figurative della basilica ruggeriana di Cefalù, 
Palermo 1982; La basilica cattedrale cit.
6 Ci riferiamo ad alcune vedute dell’interno della cattedrale di Cefalù, in parti-
colare: un disegno a matita realizzato dal pittore tedesco A. Hallmann nel 1835, 
https://kos.aahvs.duke.edu/image/cefalu-cathedral-21), un limpido acquerello 
realizzato dall’architetto svedese F. W. Scholander nel corso del suo viaggio in 
Italia negli anni ’40 dell’Ottocento (https://kos.aahvs.duke.edu/image/cefalu-ca-
thedral-37), la cromolitografia realizzata da W. L. Walton, G. Moore e C. J. Hull-
mandel e pubblicata da H. Gally Knight in Saracenic and Norman Remains to 
illustrate the Normans in Sicily, London 1840, tav. 13 (https://kos.aahvs.duke.edu/
image/cefalu-cathedral-2). Cfr.: The Medieval Kingdom of Sicily Image Database, 
Duke University, http://kos.aahvs.duke.edu/; ricerche e schedature realizzate ri-
spettivamente da Gabriella Cianciolo, Caroline Bruzelius e Paola Vitolo.
7 L’organo settentrionale recava l’iscrizione «M. ANTONIUS LA VALLE PA-
NORMI FACIEBAT HOC OPUS DIE II FEBRUARI XII INDICTIONE 
1614». Nella relazione del 1616 di Pietro De Ugo, procuratore del vescovo mons. 



327

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

scorso, è il risultato di una serie di interventi attuati a partire dalla 
seconda metà del Cinquecento, ben documentati grazie alle visite ad 
limina e alle rendicontazioni delle spese sostenute da alcuni vescovi 
cefaludesi in ottemperanza alle indicazioni promulgate dal regio vi-
sitatore Giacomo De Arnedo nel 1557 in virtù del sopraggiungere di 
nuove istanze liturgiche ed estetiche8. Quel che interessa sottolineare 
in questa sede è la precocità degli interventi rispetto agli indirizzi de-
sumibili dal concilio tridentino, conclusosi nel 1563, e al contempo 
il fermento riformatore che si registra nella diocesi cefaludese negli 
stessi anni in virtù della presenza di alcuni presuli di spicco9. Tra 
questi occorre menzionare anzitutto Francisco d’Aragona, nipote del 
re Alfonso II, eletto vescovo di Cefalù dal 1525 al 1561, al quale pe-
raltro fu richiesto di prendere parte al Concilio di Trento su proposta 
dell’imperatore Carlo V, richiesta accolta nel 1555 da papa Giulio 
III. Il vescovo D’Aragona inoltre avrebbe proibito ai canonici cefa-
ludesi di servirsi del rito gallicano, introducendo l’officiatura roma-
na10. Sebbene gli interventi architettonici legati al vescovo d’Aragona 

Martino Mira, viene ancora menzionato un solo organo. Cfr. C. Valenziano, La 
basilica ruggeriana di Cefalù nei documenti d’archivio e nelle epigrafi, in La basilica 
cattedrale cit., vol. 4, p. 48 e p. 71; T. Viscuso, Elementi dell’arredo plastico e pitto-
rico delle navate dal ‘500 in poi, in La basilica cattedrale cit., vol. 7, Contributi di 
Storia e Storia dell’Arte, pp. 103-122, in part. p. 113. 
8 Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 59, passim; G. Fazio, “Ecclesiam for-
mam renovavit”. L’intervento apologetico di Francesco Gonzaga nella cattedrale di 
Cefalù (1588-1592), in Manierismo siciliano. Antonino Ferraro da Giuliana e l’età 
di Filippo II di Spagna, Atti del convegno di studi di Giuliana (Castello Federi-
ciano, 18 - 20 ottobre 2009), cur. A. G. Marchese, Palermo 2010, pp. 245-288.
9 Fenomeni analoghi avvenivano o erano già avvenuti in altre diocesi dell’Italia 
meridionale. In particolare, per la Campania, oltre al già citato contributo di Gia-
nandrea - Scirocco, Sistema liturgico cit., in part. pp. 419-429, si veda nello stesso 
volume: S. D’Ovidio, La trasformazione dello spazio liturgico nelle chiese medievali 
di Napoli durante il XVI secolo: alcuni casi di studio, in Re-thinking, Re-making cit., 
pp. 93-120.
10 Cfr. V. Auria, Dell’origine ed antichità di Cefalù, città piacentissima di Sicilia: 
notitie historiche, Palermo 1656, p. 78; G. Misuraca, Serie dei vescovi di Cefalù 
con dati cronologici e cenni biografici, Roma 1960, p. 37; Valenziano, La basilica 
ruggeriana cit., pp. 59-60.



328

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

siano limitati al rifacimento di parte del pavimento della navata e 
alla creazione di una nuova sacrestia, è nel corso del suo episcopato 
che ha luogo la menzionata visita regia compiuta da Giacomo de 
Arnedo nel 1557, a partire dalla quale prende avvio la serie di lavori 
realizzati nell’area presbiteriale dai vescovi succeduti al d’Aragona. 
Tra questi spicca il nome di Francesco Gonzaga, vescovo di Cefalù 
dal 1587 al 1593, nipote del cardinale Ercole Gonzaga, delegato 
papale, quest’ultimo, che aveva presieduto l’ultima sessione del con-
cilio di Trento. Il presule cefaludese, di origini mantovane, era poi 
un estimatore del cardinale Carlo Borromeo, di cui conosceva le In-
structionum fabricae et supellectilis ecclesiasticae libri duo promulgate 
nel 157711. Fu inoltre Ministro Generale dei Francescani Osservanti 
tra il 1579 e il 1587, cosicché il suo intervento nella cattedrale di 
Cefalù può interpretarsi anche sotto questa luce12, soprattutto ove 
si consideri che i più precoci adeguamenti liturgici dello spazio sa-
cro nella penisola italiana erano già avvenuti a partire dal Duecento 
proprio nel contesto degli ordini mendicanti13, con intenti analoghi 
a quanto si verificherà a Cefalù al tempo del presule mantovano. 
Tuttavia, è bene sottolineare che le modifiche attuate dal Gonzaga, 
volte ad enfatizzare ideologicamente la visibilità, la posizione e il 
ruolo del sacramento eucaristico, erano in buona parte previste dalla 
visita regia del 1557.

Alla documentazione d’archivio, resa disponibile in abbondanza 
grazie allo spoglio effettuato da Crispino Valenziano negli anni ’80 
del secolo scorso14, si aggiungono due fonti di primaria importanza 
per la ricostruzione delle vicende di trasformazione dello spazio li-
turgico tra la metà del ‘500 e il primo quarto del ‘600. Si tratta delle 
descrizioni della chiesa cefaludese compiute da Bartolomeo Caran-

11 Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit, p. 250.
12 Ivi, 254.
13 D. Cooper, Franciscan Choir Enclosures and the Function of Double-Sided Al-
tarpieces in pre-Tridentine Umbria, «Journal of the Warburg and Courtauld Insti-
tutes», 64 (2001), pp. 1-54; de Blaauw, Innovazioni cit, p. 34, passim.
14 Valenziano, La basilica ruggeriana cit.



329

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

dino e da Benedetto Passafiume, date alle stampe rispettivamente 
nel 1592 e nel 164515. Le due descrizioni, spesso ritenute sostan-
zialmente sovrapponibili, permettono in realtà di registrare alcuni 
mutamenti avvenuti nel lasso di tempo che intercorre tra le due pub-
blicazioni. In particolare, Carandino scrive all’indomani degli ade-
guamenti patrocinati da Francesco Gonzaga, e dunque prima della 
realizzazione dei due organi istallati per iniziativa del vescovo De 
Quero Turillo. Passafiume invece registra differenze sostanziali che 
vanno oltre il solo inserimento dei due organi. Carandino inizia la 
sua descrizione dell’interno della basilica procedendo dall’ingresso, 
cosicché colloca il fonte battesimale a destra dell’ingresso, tra secon-
da e terza colonna, fornendo inoltre l’informazione che il fonte era 
protetto da una cancellata di ferro e da una copertura lignea recante 
le insegne del vescovo Gonzaga16. Sarà il Passafiume a specificare 
poi che fu lo stesso vescovo a spostare il fonte in questo luogo dalla 
sua posizione originaria17, da individuarsi verosimilmente sotto la 
cassa dell’ambone medievale, come si vedrà più avanti. Al momento 
interessa comprendere la logica topografica della descrizione di Ca-
randino. Egli, dopo aver menzionato le due acquasantiere e le effigie 
dipinte di Sant’Antonio, sulla seconda colonna sinistra, San Calo-
gero, sulla seconda di destra, e San Vincenzo, sulla terza colonna 
di destra, riferisce della presenza, dalla stessa parte, di un suggestum 
seu pulpitum, collocato tra la quinta e la sesta colonna, dedicato alla 
lettura del Vangelo, di fronte al quale è posta una sedes dalla quale 
il vescovo ascoltava la parola di Dio18. Oltre al pulpito, tra la sesta e 

15 B. Carandino, Descriptio totius Ecclesiae Cephaleditanae per Bartholomeum Ca-
randinum composita, Mantova, 1592; B. Passafiume, De Origine Ecclesiae Cephale-
ditanae eiusque urbis, et diocesis brevis descriptio, Venezia 1645.
16 Carandino, Descriptio cit., p. 29: «Ex parte dextra (si dexteram sumamus ab 
ingressu) inter secundam, et tertiam columnam, fons baptisimalis reperitur…». Si 
veda anche, ivi, p. 131. Dopo i recenti restauri il fonte viene spostato nuovamente 
e collocato nell’intercolunnio tra la settima e l’ottava colonna meridionali, dove 
si trova tutt’ora.
17 Passafiume, De Origine cit., p. 20.
18 Carandino, Descriptio, 30: «Hac eadem in parte inter quintam et sextam 



330

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

la settima colonna, addossato a quest’ultima si trovava poi un alta-
re dedicato a Sant’Agostino19. Carandino quindi colloca quasi (fĕrē) 
davanti a questo altare, dall’altra parte della navata, un organo retto 
da quattro colonne, con le insegne del vescovo Rinaldo de Montoro 
(1496-1511)20. (fig. 2) Tralasciando al momento la descrizione di 
Carandino riguardante il transetto e le absidi, l’elemento che susci-
ta maggiore interesse è rappresentato poi dalla presenza di un altro 
pulpito, addossato ad una colonna del transetto (non può che essere 
una delle due colonne dell’arco trionfale tra transetto e navata), «in 
quo solent concionatores verbum Dei annunciare.»21 In sostanza, nel 
1592 la basilica disponeva di due pulpiti: uno collocato a meridione, 
verso il centro della navata, l’altro affisso ad una colonna dell’ar-
co trionfale. Più difficile dire se uno dei due, in particolare quello 
nella navata, possa identificarsi con il superstite ambone medievale. 
In ogni caso, dovette trattarsi di una fase transitoria, considerato 
che qualche decennio più tardi Passafiume registra la sola presenza 
del pulpito affisso alla colonna, non menzionando affatto il pulpi-

Columnam, suggestum, seu pulpitum reperitur, sed non nisi magno, et insolito 
hominum ad divina eloquia percipienda facto concursu, solet hoc in loco per 
concionatores Sanctissimum Evangelij verbum pronunciari, cuius in adverso ad 
sextam alterius partis columnam, constituta est sedes Episcopalis…».
19 Carandino, Descriptio cit., pp. 30-31, partic. 125: «…sub arcu septimae et sex-
tae Columnae eadem parte pulpiti ad nixum septimae columnae est altare Divi 
Augustini dicatum…». Si veda anche C. Valenziano, Introduzione alla Basilica 
Cattedrale di Cefalù, Palermo 1981, p. 94; Viscuso, Elementi dell’arredo cit., p. 
112. L’altare di Sant’Agostino, venerato dai canonici della cattedrale appartenenti 
all’ordine agostiniano, è quindi collocato tra la sesta e la settima colonna, non tra 
la settima e l’ottava, non si trovava cioè sotto l’organo meridionale, né tantome-
no, ab antiquo, sotto il pulpito medievale eventualmente collocato in quel luogo, 
come assunto da R. Calandra, Aggiunte, modifiche e restauri degli ultimi sette secoli, 
in La basilica cattedrale cit., vol. 2, p. 13. Si veda infra, n. 53.
20 Carandino, Descriptio cit., p. 31. Carandino specifica “fĕrē” (quasi) perché, men-
tre l’altare di Sant’Agostino era addossato alla settima colonna, l’organo Montoro 
era collocato invece nell’ultimo intercolunnio, tra settima e ottava colonna, come 
testimoniato successivamente da Passafiume (cfr. n. 26).
21 Carandino, Descriptio cit., p. 43: «Eadem in Cruce, est suggestum columnae 
innixum, in quo solent concionatores verbum Dei annunciare».



331

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

to sul lato meridionale, evidentemente soppiantato definitivamente 
dall’altro e dismesso. Ma analizziamo quanto riporta Passafiume, 
con l’avvertenza che egli, a differenza di Carandino, descrive l’in-
terno della basilica iniziando dall’altare maggiore posto nell’abside 
centrale «quae Tribuna vulgo dicitur», per poi proseguire lungo il 
presbiterio, nel transetto e nella navata, ritornando infine alle cap-
pelle laterali, ovvero le absidi, prothesis e diakonikon, cosicchè per lui 
la destra corrisponde al lato settentrionale dell’edificio. Passafiume 
riferisce della presenza di un «suggestum, seu pulpitum» addossato 
ad una colonna al principio della navata, «ex parte Evangelij», in 
legno dipinto ad effetto marmoreo, con le insegne del vescovo De 
Quero Turillo, sormontato da una statua di San Paolo e con para-
petto decorato con statue entro nicchie con catino a conchiglia raf-
figuranti i quattro evangelisti e i santi dottori della chiesa Agostino, 
Bonaventura e Tommaso d’Aquino22. Questo pulpito può facilmen-
te individuarsi sulla colonna settentrionale dell’arco trionfale in due 
dei menzionati disegni ottocenteschi, quelli firmati rispettivamente 
da Hallmann e Scholander23, ed è visibile ancora intatto in una fo-
tografia di fine Ottocento custodita nell’archivio Varzi (fig. 3). La 
presenza delle insegne del vescovo De Quero Turillo (1596-1605), 
già interpretata quale possibile riferimento cronologico per l’allesti-
mento del pulpito24, potrebbe riferirsi in realtà al rinnovamento di 
un arredo già esistente, avvenuto in concomitanza con il rinnovo 
dell’organo proto-cinquecentesco che - come vedremo tra breve - lo 
stesso De Quero aveva commissionato, e che infatti, nell’edizione 
rinnovata del 1614, condivide con il pulpito la tipologia del partito 
architettonico, tecniche e materiali. D’altra parte, come abbiamo vi-
sto, un pulpito affisso ad una colonna nel transetto era già esistente 

22 Passafiume, De Origine cit., pp. 19-20: «In superioris navis parte in columna ex 
parte Evangelij conspicitur Suggestum, seu pulpitum marmorato opere decora-
tum, in summitate cuius imago Divi Pauli Apostoli elevatur, circa quod marmora-
tae statuae auro delineatae quatuor Evangelistarum, et SS. Augustini, Bonaventu-
rae, et Thomae Aquinatis aspiciuntur, insuper, et Stemmata Episcopi de Quero.»
23 Cfr. n. 6.
24 Viscuso, Elementi dell’arredo cit., p. 112.



332

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

quando scriveva Carandino (1592), mentre il programma decorati-
vo, in particolare la presenza tra i santi del francescano Bonaventura, 
agiografo di San Francesco e proclamato ‘Doctor Seraphicus” nel 
1588 con decreto del papa francescano Sisto V, sembrerebbe tradi-
re la possibile committenza del vescovo Francesco Gonzaga (1587-
1593), anch’egli francescano25. Ad ogni modo, il passo successivo di 
Passafiume offre ulteriore conferma della posizione a settentrione del 
pulpito per il vangelo da lui menzionato. Nella sua descrizione degli 
organi, precisa infatti che quello principale aveva sostituito l’organo 
realizzato al tempo del vescovo Rinaldo de Montoro (1496-1511), 
e si trovava «in parte dextera Evangelij, sub ultimo fornice navis.»26 
Poiché sappiamo da Carandino che l’organo Montoro era colloca-
to nell’ultimo intercolunnio sul lato settentrionale della navata, «in 
parte dextera Evangelij» per Passafiume non può che indicare il lato 
settentrionale, che coincide con la posizione del pulpito il che ve-
diamo ancora nella fotografia di fine Ottocento. Contestualmente, 
deduciamo che al tempo di Carandino il Vangelo veniva ancora 
pronunciato da un pulpito sul lato meridionale, mentre per il Pas-
safiume «ex parte Evangelij» indicava il lato settentrionale della 
basilica, il cornu evangelij dell’uso moderno. Sorge a questo punto 
il sospetto che il pulpito meridionale, menzionato da Carandino 
e non più esistente dopo l’allestimento degli organi, possa ancora 
identificarsi con l’originario ambone di epoca normanna. D’altra 
parte, alcuni elementi inducono ad attribuire l’intera operazione di 

25 Per una prima analisi di questo pulpito, con analoghe considerazioni: Fazio, 
“Ecclesiam formam renovavit” cit., pp. 264-265, il quale rileva che non si trova 
traccia delle spese per questo arredo nelle visite ad limina del 1590 e del 1593. Cfr. 
Valenziano, La Basilica ruggeriana cit., pp. 37-38.
26 Passafiume, De Origine cit., pp. 19-23, e p. 77; partic. 20: «Sunt etiam, et bina 
organa, principale est in parte dextera Evangelij sub ultimo fornice navis, colu-
mnis lapideis substentatum satis armonicum, ac sonorum, cancellis vallatum, ab 
Episcopo de Montoro constructum; sed nobiliori forma redactum ab Episcopis de 
Quero, et de Mira; in opposita parte Navis est etiam, et aliud organum huic simile 
ab Episcopo de Quero fabricatum». Si veda anche G. Misuraca, Serie dei vescovi di 
Cefalù, Roma 1960, p. 34.



333

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

smantellamento dell’arredo liturgico medievale al vescovo Gonza-
ga, che come vedremo fu il responsabile della dismissione del basso 
coro normanno. Tuttavia, prima di verificare quali siano stati gli 
interventi promossi dal Gonzaga e registrati da Carandino e Passa-
fiume, occorre fare un passo indietro e valutare le operazioni svolte 
dai suoi predecessori in ossequio alle prescrizioni promulgate dal 
regio visitatore nel 1557.

A parte il rifacimento di porzioni pavimentali dell’aula, eseguite 
dallo stesso vescovo d’Aragona e dai suoi successori Antonio Farao-
ne (1562-1568) e Roderico Vadillo (1569-1578)27, spettò al presule 
Ottaviano Preconio (1578-1587) eseguire una delle operazioni più 
delicate e importanti dal punto di vista cultuale. Il regio visitatore 
infatti aveva disposto che la custodia del Santissimo Sacramento, 
realizzata dallo scultore Giorgio da Milano nel 148528, venisse ri-
mossa da dietro l’altare maggiore, nel muro di fondo dell’abside, 
e ricollocata in luogo più ‘onorifico’ nel diakonikon, da adibire a 
Cappella del SS. Sacramento29. L’operazione compiuta dal Preconio 
è documentata nel Libro Rubeo della cattedrale di Cefalù30, nonché 

27 Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., p. 249, passim.
28 Viscuso, Elementi dell’arredo cit., pp. 105-106; R. Giannì, Giorgio da Milano 
e l’Annunciazione della Cattedrale di Cefalù, «Paleokastro. Rivista trimestrale di 
studi sul territorio del Valdemone», IV, 16 (2005), pp. 5-8; Fazio, “Ecclesiam 
formam renovavit” cit., pp. 256, 259.
29 Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 35: «[Sanctissimum Sacramentum] 
esse debet in loco patenti ac manifesto ut a cunctis cum debita veneratione cir-
cunspiciatur, et in ecclesia adoretur, uod repositum est in praesentiarum in loco 
angusto et occulto retro altare maius ecclesiae, propterea ordinavit quod sacelum 
marmoreum ubi nunc sacramentum eucharistiae reconditur transferatur ad tribu-
nal alae sinistrae et ibi honorificetur.»
30 Volume relativo agli anni 1570-1678, foglio 340: Notamento di spese da farsi per 
lo Ill.mo e Rev.mo Mon.re Don Ottaviano Preconio Vescovo di Cefalù per la Chiesa 
Cathedrale e Vescovado di Cefalù dal giorno nello quale prese la possessione di detto 
Vescovado che fu al V(?) di settembre dell’anno VII ind.ne 1578, dove nella seconda 
voce di spesa troviamo: «accomodare la cappella del SS.mo sacramento». Cfr. N. 
Marino, Altre note di storia cefaludese. Articoli tratti da Il Corriere delle Madonie 
corretti e annotati dall’autore, Palermo 1995, pp. 117-119, partic. pp. 117-118. 



334

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

da un’epigrafe eseguita su di un capitello (oggi irreperibile), in opera 
fino al secolo scorso nell’organo meridionale. In esso si leggeva:

OCTAVIAN= PRECONIUS CEPHAL: HAS SACRAS IMAGI-
NES SS.ME EUCHAR. E SACELLUM, Q DIU POST ALTARE 
MAGNUM LATUERE IN LOCUM HUNC HONORIFICEN-
TIOREM TRASTULIT, ORNAVIT, AUXIT = 157831

Lo stesso anno della sua nomina vescovile, il Preconio attua quin-
di una delle prime disposizioni del D’Arnedo, richiamata quasi alla 
lettera nell’epigrafe che ne attestava l’esecuzione. Supponendo che 
il capitello con epigrafe provenisse originariamente dal tramezzo o 
dall’ambone medievali, sono state ricondotte all’allestimento del 
Preconio le prime operazioni di smantellamento dell’arredo norman-
no32. Pur condividendo l’idea che le modifiche sostanziali dell’asset-
to medievale della basilica prendono avvio a partire dalla regia visita 
del 1557, non è dato sapere se il capitello in questione provenisse in 
effetti da un ambone e non piuttosto da un altro arredo, ad esempio 
un ciborio per l’altare maggiore, che pure doveva far parte dell’ar-
redo medievale33. Peraltro non vi è certezza che tale capitello fosse 
effettivamente medievale. Piuttosto, considerando il testo dell’epi-
grafe, non possiamo essere certi che il termine sacellum si riferisca 

31 Ivi, pp. 118-119. L’iscrizione era stata già menzionata ma riportata mutila in 
Viscuso, Elementi dell’arredo cit., p. 106, n. 3. 
32 Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., p. 253 e p. 259.
33 L’esistenza di un ciborio sull’altare maggiore è stata supposta sulla base dei son-
daggi archeologici effettuati nel corso dei restauri degli anni ’80 del secolo scor-
so, che hanno anche consentito di registrare una fase intermedia di allestimento 
dell’altare, che era stato arretrato di qualche metro verso l’abside. Cfr.: C. Filan-
geri, Le trasformazioni del presbiterio e il completamento decorativo dai normanni 
all’età barocca, in Materiali per la conoscenza cit., pp. 93-96, partic. p. 94. Si veda 
anche il rilievo planimetrico ivi, pp. 46-47, ripubblicato in La basilica cattedrale 
cit., vol. 8, tav. 3, di cui si vede il dettaglio qui in fig. 8. Non è da escludere che 
il ciborio sia stato smontato intorno al 1485, quando si dà mandato a Giorgio da 
Milano di modificare l’assetto dell’altare e inserire nel muro di fondo la custodia 
eucaristica da lui realizzata. Cfr.: Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., p. 256.



335

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

precipuamente alla custodia marmorea di Giorgio da Milano e non 
ad un altare monumentale che l’accoglieva, né possiamo escludere, 
quindi, che il medesimo capitello provenga anch’esso dallo stesso 
sacellum tardo-quattrocentesco. Seppur non documentato in modo 
specifico, è invece probabile che il Preconio, nell’accomodare la cap-
pella del Santissimo Sacramento, seguendo le disposizioni della regia 
visita - «quod muros anterior veteris sacrystiae auferatur»34 - abbia 
contestualmente rimosso le recinzioni marmoree che sin dall’epoca 
normanna delimitavano l’accesso al diakonikon, verosimilmente in 
situ nel 1557 e ancora in opera nel 1578. 

Pur non conoscendo l’esatta provenienza degli elementi che com-
ponevano le due cantorie degli organi, è stato comunque supposto 
che le otto colonne e i relativi capitelli costituissero originariamente 
parte dell’arredo liturgico normanno. Ma siamo certi che essi pro-
vengano tutti da un ambone? La realizzazione della cantoria setten-
trionale, ad esempio, potrebbe aver facilmente implicato il reim-
piego dei fusti e dei capitelli del più antico organo Montoro, che 
Carandino specifica essere stato sorretto da quattro colonne35. Pur 
ammettendo che lo stesso organo fosse stato realizzato reimpiegando 
materiali provenienti da elementi d’arredo medievale, ad esempio 
il menzionato ciborio dell’altare maggiore, bisogna ammettere che 
nelle due cantorie siano confluiti materiali eterogenei36. È invece im-
probabile che le due cantorie fossero eco lontana di un allestimento 
doppio di amboni medievali, come supposto in passato37. (fig. 4)

34 Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 36. Lo stesso autore (ivi, p. 61) sup-
pone che il muro sia stato costruito seriormente per ricavare la ‘sacrestia vecchia’, 
il che non può essere escluso. Tale muro, comunque, avrebbe potuto incorporare 
oppure aver rimpiazzato del tutto l’antica recinzione marmorea.
35 Osservazione già avanzata da Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 71.
36 Le colonne che le sostenevano hanno dimensioni leggermente diverse tra loro 
e sono piuttosto eterogenee. L’altezza delle colonne varia dai 281 ai 287 cm. Non 
è escluso quindi che alcuni dei fusti e dei capitelli provenissero effettivamente 
dall’organo Montoro.
37 V. Zorić, Considerazioni analitiche sulla costruzione della cattedrale normanna 
di Cefalù, in La basilica cattedrale cit., vol. 1, pp. 93-340, partic. pp. 241-247, 



336

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Il vescovato di Francesco Gonzaga è certamente il più denso di 
attività. Come anticipato, toccò a lui la prerogativa «ad mutandum 
chorum»38, secondo le nuove istanze liturgiche a lui ben note. Prima 

fig. 161, poi rettificato in Id., L’arredo liturgico fisso nelle chiese di età normanna: 
un aspetto trascurato dalla storiografia architettonica, in Byzantino-Sicula V. Gior-
gio di Antiochia. L’arte della politica in Sicilia nel XII scolo tra Bisanzio e l’Islam, 
Atti del Convegno Internazionale (Palermo, 19-20 Aprile 2007), cur. Mario Re, 
Cristina Rognoni «Quaderni / Istituto Siciliano di Studi Bizantini e Neoellenici 
“Bruno Lavagnini”», 17 (2009), pp. 87-126, partic. 87-88, senza riferimento o ar-
gomentazione alcuna. F. Gandolfo, La scultura medievale, in La basilica Cattedrale 
cit., vol. 7, pp. 31-60, partic. p. 51, parla di amboni a cassa. Calandra, Aggiunte, 
modifiche e restauri cit., p. 14, parla «dell’esistenza di almeno un ambone». Altri 
studiosi, da Crispino Valenziano a Giuseppe Fazio, hanno supposto la presenza 
di un solo ambone. Oltre che dall’evidenza storicizzata delle due cantorie, l’ipo-
tesi del doppio ambone potrebbe essere scaturita dalla presenza dei due amboni 
menzionati da Carandino. Più in generale, l’idea del doppio allestimento giunge 
verosimilmente per analogia con i modelli romani (che però ottemperano alle 
peculiari esigenze della liturgia papale), trovando conferme in alcuni casi emble-
matici ispirati al modello esemplare della cattedrale di Salerno, che però, in base 
alle più recenti ricerche, trova la sua ragione d’essere nella doppia committenza 
del vescovo Romualdo Guarna prima, e del regio vicecancelliere Matteo poi (cfr.: 
E. Scirocco, Liturgical installation in the cathedral of Salerno: the double ambo in its 
regional context between sicilian models and local liturgy, in Romanesque cathedrals 
in mediterranean Europe, cur. G. Boto Varela, J. E. A. Kroesen, Turnhout 2016, 
pp. 205-221). D’altra parte, il recentissimo rinvenimento di un breviario messale 
salernitano di XII sec., custodito presso il museo Leone di Vercelli e individuato da 
Gionata Brusa, ha confermato quanto già risultava dalle più tarde rubriche saler-
nitane, ovvero che l’ambone più piccolo non era impiegato per la lettura dell’epi-
stola, né aveva funzioni liturgiche specifiche, ma era utilizzato per l’ostensione del-
le reliquie o per i cori puerili. Cfr.: M. Vaccaro, Un pulpito ligneo per la cattedrale di 
Salerno alla meta del XII secolo, in Lo sguardo di Orione. Studi di storia dell’arte per 
Mario Alberto Pavone, cur. A. Amendola, L. Lorizzo, D. Salvatore, Roma 2020, 
pp. 33-38. Sulla questione dei doppi amboni tra Roma e Campania, si vedano 
rispettivamente M. Gianandrea, Dissonanze tra prescrizioni rituali e allestimenti 
liturgici: il “doppio ambone” a Roma e nel Patrimonium Petri, ed E. Scirocco, Pri-
ma e dopo Salerno. Amboni e allestimenti liturgici in Campania, tra dati materiali e 
fonti testuali, entrambi in Testi e contesti. Fonti liturgiche e produzione artistica tra 
Salerno e l’Europa nel medioevo. Atti del Convegno internazionale di studi (5 - 6 
marzo 2021), cur. M. Vaccaro, G. Brusa, in corso di pubblicazione.
38 «Ad mutandum chorum ut esset secundum consuetudinem ecclesiae romanae». 



337

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Carandino e poi Passafiume danno conto delle operazioni svolte. 
Carandino asserisce enfaticamente che fu il vescovo mantovano co-
lui il quale «in primis Ecclesiae formam renovavit», traslando il coro 
ligneo nel luogo in cui si trovava, ovvero nella cappella maggiore, 
dietro l’altare, nonché erigendo un nuovo tabernacolo eucaristico 
che Carandino vede ancora collocato sullo stesso altare39. Passafiume 
è ancora più esplicito ed offre un’informazione essenziale per i nostri 
fini, ovvero che il coro che il Gonzaga aveva trasferito dietro l’altare 
si trovava un tempo in mezzo alla chiesa40. Entrambi gli autori poi 
trascrivono per intero l’epigrafe allora esistente sul muro meridiona-
le del bema: 

Così nella visita ad limina del 1590, dove vengono diligentemente rendicontati 
tutti gli interventi effettuati e le relative voci di spesa. cfr.: Valenziano, La Basilica 
ruggeriana cit., pp. 37-38.
39 «Huius in primis Ecclesiae formam renovavit, atque illam Choro translato, in 
vocibus, et cantibus, admodum Ecclesiae Romanae reduxit. […] Tabernaculum, 
quod est super Altare Maius ipse sic erexit, et constituit, ut apparet ex litteris 
insculptis prope Altare Maius quas superius posuimus». Carandino, Descriptio 
cit., pp. 130-131. L’autore aveva già descritto il coro ligneo ubicato dietro l’altare 
(ivi, 45-46). Di lì a poco, su commissione del vescovo Martino Mira (1617-19) 
(Passafiume, De Origine cit., p. 20), il tabernacolo del Gonzaga verrà spostato 
nella nuova Cappella del SS. Sacramento, ovvero la prothesis, altrimenti dedicata 
ai SS. Pietro e Paolo e già contenente i sarcofagi dei vescovi d’Aragona, Preconio 
e Vadillo (ivi, pp. 42-43); Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., pp. 261-264.
40 Passafiume, De Origine cit., p. 19: «Hoc in loco, qui est retro, secus maius Al-
tare adiacet Chorus ex tabulis nuceis elaboratus […] Chorus olim in medio erat 
Ecclesiae, sed Dei Servus Episcopus Gonzaga in predictum locum transtulit, ubi 
ad presens extat…». In medio ecclesiae è stato interpretato da G. Misuraca, Cefalù 
nella storia, Cefalù 1979, p. 129, «nel centro della navata principale (tra i due 
organi attuali)», cosicché si potrebbe addirittura ipotizzare che l’ambone meridio-
nale descritto da Carandino, posto tra quinta e sesta colonna, fosse ancora quello 
medievale, collocato in quel punto in connessione con il coro. In realtà, il rifaci-
mento del pavimento dell’aula avvenuto nel corso dei consecutivi interventi dei 
vescovi d’Aragona, Faraone e Vadillo tra il 1561 e il 1573 (cfr.: n. 27) rende non 
percorribile tale ipotesi. D’altra parte, in una posizione simile, il coro sarebbe stato 
oltremodo distante dal presbiterio e dall’altare nell’abside centrale, mentre altre 
evidenze documentarie (infra, n. 63) inducono a ritenere la croce del transetto la 
collocazione più attendibile.



338

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

SALVATORI DEO SACELLUM HOC VENERABILE DI-
CATUM ILLUSTRISSIMUS, AC REVERENDISSIMUS D. 
FRATRI FRANCISCUS GONZAGA EPISCOPUS CEPHA-
LUDENSIS ADHIBITO HOC SACRO TABERNACULO, 
CHORO TRANSLATO, SIC ILLUSTRAVIT ANNO 1588. SE-
DENTE SISTO V. PONT. MAX. AC REGNANTE PHILIPPO 
II. HISPANIARUM CATHOLICO REGE41.

L’intervento nel suo complesso ruota quindi, ideologicamente 
e concretamente, intorno al nuovo tabernacolo eucaristico dona-
to dal Gonzaga. Sono trascorsi soltanto 10 anni dall’allestimento 
della Cappella del Santissimo Sacramento disposta dal Preconio nel 
diakonikon, che nella testimonianza di Carandino infatti è già stata 
riconvertita in Cappella delle Reliquie42. Il nuovo tabernacolo viene 
collocato sopra l’altare maggiore, con l’intento programmatico di 
conferire ad esso la massima enfasi e visibilità. È già stata efficace-
mente rilevata la stupefacente corrispondenza filologica tra le pre-
scrizioni impartite dal cardinale Borromeo nelle sue Instructiones e 
l’operazione soprintesa dal Gonzaga, fin nell’uso dell’umbella serici 
rubei43. Quel che è possibile aggiungere riguarda gli aspetti più di-
rettamente legati alla liturgia; in particolare, la nuova disposizione 
con il tabernacolo eucaristico implicava che il celebrante si ponesse 
di fronte all’altare, rivolto verso di esso (verso Est nel caso dell’orien-

41 Carandino, Descriptio cit., p. 45; Passafiume, De Origine cit., p. 19. Le trascri-
zioni degli autori registrano piccole varianti (qui è riportata quella di Carandino). 
Misuraca, (Serie dei vescovi cit., p. 43, n. 1) e Valenziano, (La basilica ruggeriana 
cit., p. 48), che vedono l’epigrafe, curiosamente non riportano l’incidentale choro 
translato. Le operazioni riportate nell’epigrafe del 1588 sono comunque confer-
mate nella visita ad limina del 1590: ivi, 37.
42 Carandino, Descriptio cit., pp. 37-42.
43 Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., pp. 261-262, con analisi dell’opera. 
Rosso era il colore raccomandato dal Borromeo nelle Instructiones. «Cum um-
bella serici rubei et frangis» viene riferito nella visita ad limina del 9 aprile 1590 
(Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 37). Il tabernacolo, non più esistente, 
è descritto dettagliatamente sia da Carandino, Descriptio cit., pp. 44-45, che da 
Passafiume, De Origine cit., p. 20.



339

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

tata basilica di Cefalù), e con le spalle verso il popolo, come stabilito 
negli ordines dei francescani, dei domenicani e degli stessi agostinia-
ni44. La rimozione del coro è chiaramente legata alla collocazione del 
nuovo tabernacolo e alla sua visibilità, come raccomandato nelle In-
structiones del Borromeo, ma già nelle stesse disposizioni dell’Arnedo 
(esse debet in loco patenti ac manifesto)45.

Contestualmente, per ragioni analoghe, ma anche per ricavare 
spazio sufficiente ad accogliere gli stalli lignei del coro nella nuova 
collocazione nell’emiciclo absidale del bema, l’altare dovette essere 
spostato verso occidente insieme alle sedes regia e vescovile, collocate 
originariamente in posizione più arretrata, al limite degli anditi di 
passaggio tra il bema e la prothesis e il diakonikon. (figg. 2, 5) Tale 
operazione necessitò il livellamento del piano di calpestio dell’area 
presbiteriale, ottenuto sopraelevando la porzione al di sotto della 
campata occidentale, originariamente più bassa46. Per compiere que-
sta operazione, le lastre marmoree provenienti dall’arredo liturgico 
in parte furono utilizzate per la pavimentazione dell’area appena ri-
alzata, in parte furono reimpiegate come dossali e parapetti delle 
sedes appena traslate dalle loro originarie collocazioni, apponendovi 

44 De Blaauw, Innovazioni cit., p. 33.
45 Valenziano, La basilica ruggeriana cit., p. 35. Lo stesso autore (ivi, pp. 59-60), 
sottolinea che la regia visita D’Arnedo (1557) avvenne a sei anni di distanza dalla 
sessione XIII del Concilio di Trento, dedicata proprio al Santissimo Sacramento 
dell’Eucarestia (Decretum de santissimo eucharestiae sacramento, 11 ottobre 1551), 
sessione alla quale il vescovo d’Aragona avrebbe preso parte. E tuttavia va ribadito 
che nei decreti e nei canoni della sessione, nulla suggerisce la disposizione e la 
posizione della custodia eucaristica.
46 Le originarie quote di calpestio del bema e le collocazioni originarie delle sedes 
regia e vescovile sono state intercettate nel corso dei saggi archeologici intrapresi 
negli anni ’80 del secolo scorso, saggio n. 4, per i quali si veda, La ricerca ar-
cheologica, preesistenze e materiali, cur. N. Bonacasa, A. Tullio, R. M. Bonacasa 
Carra, M. T. Manni Piraino, F. D’Angelo, in La Basilica Cattedrale cit., vol. 3, 
pp. 101-110. Si veda anche C. Filangeri, Il progetto della Cattedrale Normanna. 
Considerazioni introduttive, in La Basilica Cattedrale cit., vol. 1, p. 39; Valenziano, 
La Basilica ruggeriana cit., p. 67; La pianta della pavimentazione, in La basilica 
cattedrale cit., vol. 8, tav. 3.



340

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

le iscrizioni «sedes regia» e «sedes episcopalis.»47 Che l’operazione sia 
stata eseguita al tempo del Gonzaga trova conferma nella descrizione 
di Carandino, il quale vede infatti il pavimento del bema «summa 
arte laboratum», e la sedes Episcopalis «marmorea varijs in marmore 
figuris intextis.»48 Ancor più preciso, più tardi, il Passafiume: «pavi-
mentum marmoreum est, musivis picturis distinctum.»49

Accertato che lo smantellamento delle recinzioni medievali del 
coro siano state compiute su prescrizione del Gonzaga, diversi ele-
menti inducono a ritenere che nella stessa circostanza sia stato smon-
tato anche l’ambone normanno. Anzitutto è probabile che ambone 
e coro fossero organismi fisicamente contigui. Tale configurazione si 
verificava ad esempio nella cattedrale di Salerno, ma anche in quella 
di Monreale, e verosimilmente anche nella disposizione originaria 
dell’ambone della Cappella Palatina di Palermo50. D’altra parte non 
può essere casuale il fatto che lo stesso Gonzaga ordini la traslazio-
ne del fonte battesimale, la cui posizione originaria doveva trovarsi 

47 Sia le sedi regia e vescovile, sia la porzione pavimentale del bema con le lastre 
marmoree normanne reimpiegate, erano ancora in opera negli anni ’80 del secolo 
scorso. Sullo spostamento dell’altare e delle sedes regia e vescovile verso occidente 
e sul conseguente livellamento delle quote di calpestio del bema ottenuto reim-
piegando le lastre marmoree provenienti dall’arredo medievale, si sono espressi: 
Calandra, Aggiunte, modifiche e restauri cit., pp. 14-17; N. Bonacasa et al. (cur.), 
La ricerca archeologica, cit., pp. 136-140; Valenziano, La Basilica ruggeriana cit., 
pp. 66-67; Gandolfo, La scultura cit., pp. 46-51; Fazio, “Ecclesiam formam reno-
vavit” cit., p. 260.
48 Carandino, Descriptio cit., p. 44.
49 Passafiume, De Origine cit., p. 18.
50 Su Salerno: R. Longo - E. Scirocco, A scenario for the Salerno ivories: the litur-
gical furnishings of the Salerno Cathedral, in The Salerno Ivories. Objects, Histories, 
Contexts, cur. F. Dell’Acqua et alii, Berlino 2016, pp. 191-209; su Monreale: Sci-
rocco, Liturgical installation cit.; sulla Cappella Palatina: F. Capitummino, Gli 
amboni della cattedrale di Cefalù e della Cappella Palatina di Palermo. Forme, ana-
lisi e ricomposizioni, Tesi di laurea magistrale, Università degli Studi della Tuscia, 
relatore: Maria Andaloro, correlatore: Ruggero Longo, 2012/13, pp. 73-114; F. 
Capitummino, L’ambone della Cappella Palatina, in The Palace Unveiled, Atti del 
Convegno, (Palermo 26-29 giugno 2018), cur. M. Andaloro, R. Longo (in corso 
di pubblicazione); su Cefalù: Capitummino, Gli amboni cit., pp. 25-72.



341

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

appunto al di sotto dell’ambone, all’altezza dell’ultimo intercolun-
nio51, e in effetti la stessa associazione ambone/fonte, con quest’ulti-
mo posto al di sotto della cassa, si riscontrava originariamente anche 
alla Cappella Palatina e a Monreale52. Stando così le cose, è anche 
possibile avanzare con le dovute cautele l’ipotesi secondo la quale 
l’ambone meridionale descritto da Carandino, utilizzato esclusiva-
mente quando in molti accorrono ad ascoltare la parola di Dio53, 
fosse ancora il monumentale pulpito medievale superstite, traslato 
in una nuova posizione più consona alla chiesa controriformata, ma 
ancora utilizzato per occasioni solenni, prima di essere rimpiazzato 

51 Sull’originaria collocazione dell’ambone medievale si veda: Capitummino, Gli 
amboni cit., pp. 70-72; e infra nel testo.
52 La collocazione del fonte sotto l’ambone è dimostrata alla Cappella Palatina 
dalla pianta redatta da Joseph Valenzuela nel 1754 (si veda: L’età normanna e sveva 
in Sicilia. Mostra storico-documentaria e bibliografica, cur. Assemblea Regionale 
Siciliana, Palermo 1994, pp. 50-51, fig. 9l) e a Monreale dalla pianta del 1590, in 
cui il fonte è chiaramente ubicato sotto l’ambone (G. Schirò, Il rilievo dell’Abbazia 
del 1590, A. A. Belfiore - A. A. Di Benedetto - G. Schirò - C. Scordato, in Il duo-
mo di Monreale. Architettura di luce e icona, Palermo 2004, pp. 233-243, partic. p. 
238). La pianta di Monreale smentisce quanto affermato da Calandra, Aggiunte, 
modifiche e restauri cit., p. 13, sulla base di quanto rilevato da Krönig, Il Duomo 
cit., p. 55 per Monreale. Entrambi gli Autori infatti, scrivendo prima del rinveni-
mento della pianta del 1590, non ritenevano possibile la presenza del fonte al di 
sotto dell’ambone. Inoltre, l’assunto di Calandra secondo il quale sotto l’ambone 
si trovava l’altare dedicato a S. Agostino si basa su un’erronea interpretazione del 
testo di Carandino, che come abbiamo visto colloca quell’altare non nell’ultimo 
ma nel penultimo intercolunnio, tra sesta e settima colonna, contando da ovest 
(cfr. n. 19). Infine, ancor più delle incisioni di Gaetano Lazzara del 1698, pubbli-
cate da M. Del Giudice, Descrizione del Real Tempio e Monasterio di Santa Maria 
nuova di Monreale, Palermo 1702, tavv. IV e VI (realizzate successivamente allo 
smantellamento degli arredi monrealesi, avvenuto nel 1658, e non prima, come 
erroneamente affermato da Fazio, “Ecclesiam formam renovavit” cit., pp. 251-
252), la pianta del 1590 avvalora l’ipotesi della collocazione dell’ambone nell’an-
golo sud-occidentale della navata, e non nell’ultimo intercolunnio. 
53 Cfr. nota 18: «solo quando è fatto grande e straordinario concorso di uomini ad 
ascoltare le parole divine, è uso che sia pronunciata in questo luogo dai predicatori 
la parola del Santissimo Vangelo». Per la non semplicissima resa in italiano del 
passo ringrazio per la collaborazione l’amico e collega Antonino Tranchina.



342

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

definitivamente dal nuovo ambone settentrionale con le insegne del 
vescovo De Quero Turillo. Una tale circostanza, seppur ipotetica, 
renderebbe ancor più problematica l’analisi delle parti componenti, 
andate incontro a più di un rimaneggiamento. E tuttavia, sempre in 
via ipotetica, apparirebbe assai plausibile che lo smontaggio definiti-
vo dell’ambone sia avvenuto proprio in concomitanza con l’erezione 
della nuova cantoria meridionale, realizzata dopo la testimonianza di 
Carandino, tra il 1616 e il 1619, eventualmente reimpiegando parte 
dei materiali provenienti dall’ambone.

Prima di volgerci all’analisi dei diversi brani marmorei superstiti, 
interrogandoci sulle loro funzioni d’uso e la loro cronologia, un’ulti-
ma notazione torna utile. Le lastre reimpiegate come dossali e para-
petti delle sedi sono ben documentate dalle fotografie Varzi (fig. 5), e 
per quanto adesso siano erratiche e disgiunte dal loro contesto, sono 
ancora reperibili in loco. Quelle reimpiegate nella pavimentazione 
del bema, attestate in letteratura prima del loro più recente smantel-
lamento54, sono oggi custodite in deposito e non ispezionabili55. Le 
ricerche d’archivio hanno consentito tuttavia di identificare una rara 
immagine fotografica (fig. 6) che mostra la navata della basilica di 
Cefalù vista dal presbiterio56. Nella fotografia, il pavimento in basso 

54 In particolare Calandra, Aggiunte, modifiche e restauri cit., p. 14: «E poi una 
quantità di lastre marmoree a decorazione musiva esistenti nei magazzini del Duo-
mo o in condizioni di reimpiego nella pavimentazione del bema»; Gandolfo, La 
scultura cit., p. 49: «È da escludere anzitutto che le lastre facessero parte di una 
decorazione pavimentale, così come sembrerebbe suggerire il loro attuale parziale 
uso in tale funzione nella zona presbiteriale»; Zorić, Considerazioni cit., 245.
55 A più riprese nel corso degli ultimi dieci anni è stata fatta richiesta dagli autori 
di poter visitare i depositi con finalità di studio. Il relativo permesso non è mai 
stato concesso.
56 Archivio fotografico della Bibliotheca Hertziana, Istituto Max Planck per la 
storia dell’arte. La fotografia del fondo Schwartz n. 504247 venne scattata durante 
la campagna fotografica condotta da Heinrich Schwarz, membro dell’Hertziana 
negli anni a cavallo della seconda guerra mondiale, e realizzata nel corso degli studi 
che hanno portato lo studioso tedesco al noto e ancora valido lavoro sull’architet-
tura normanna in Sicilia, scritto tra gli anni 1942-44 e pubblicato nel 1946: Die 
Baukunst Kalabriens und Siziliens im Zeitalter der Normannen, Wien 1942-46.



343

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

è scarsamente visibile per la poca illuminazione57, ma si riescono ad 
identificare altre sette lastre con pigne e cuori, della stessa tipologia 
delle due impiegate come parapetti, mentre sulla sinistra si distingue 
un brano con motivi a bande curvilinee, più vicino alle lastre reim-
piegate come dossali. (fig. 7) Una volta individuate, è facile distin-
guere queste lastre - ancora in opera - nel dettagliato rilievo eseguito 
negli anni ’80 (fig. 8). Allo stesso modo, in una fotografia pubblicata 
da Thomas Thieme e Ingamaj Beck nel 197758, è possibile distin-
guere un’ulteriore lastra con pigne e cuori, la decima nel computo 
totale, collocata al centro dell’area presbiteriale verosimilmente a 
colmare la lacuna lasciata dal rimosso altare.

Passiamo ora all’analisi dei brani marmorei. I 4 plutei con il mo-
tivo a quincunx (fig. 9) misurano mediamente cm 168 x 149. Consi-
derando la loro dimensione, alla quale andrebbero aggiunte le quote 
delle necessarie cornici marmoree, inferiore e superiore (mediamente 
cm 20 ciascuna), esse raggiungerebbero un’altezza pari o superiore a 
cm 185. Possiamo quindi escludere categoricamente che fungessero 
da parapetti di un ambone. Piuttosto, tenendo presente la loro somi-
glianza con altri esemplari coevi, (fig. 10)59 possiamo ipotizzare che 
esse costituissero il fronte del coro. Inoltre, per le forme ornamentali 
- caratterizzate dalla prevalenza, sul substrato marmoreo, di bande in 
opus sectile dall’andamento curvilineo, e da micromodelli con nastri 
intrecciati - ma soprattutto per i materiali costitutivi, contraddistinti 
da abbondante uso di porfido rosso e verde, da un ponderato ricor-
so alla pasta vitrea per le tessere rosse e dorate, e dall’impiego della 

57 Nella pubblicazione del 1946, la porzione inferiore della fotografia, molto scura, 
venne infatti tagliata.
58 T. Thieme - I. Beck, La cattedrale normanna di Cefalù, Un frammento della civiltà 
socio-politica della Sicilia medioevale, Odense 1977, fig. 12.
59 In particolare le lastre della recinzione presbiteriale della Cappella Palatina, per 
le quali si veda R. Longo, Le decorazioni in opus sectile della Cappella Palatina di 
Palermo - Nuovi materiali per nuove ricerche; in La Cappella Palatina a Palermo. 
Storia, arte, funzione, cur. T. Dittelbach, Künzelsau 2011, pp. 344-351; R. Longo, 
L’opus sectile in Sicilia e nel meridione normanno, Tesi di dottorato, Viterbo 2009, 
p. 383.



344

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

pietra artificiale bianca in uso a partire dal secondo quarto del secolo 
XII, denominata stracotto e già impiegata nella Cappella Palatina di 
Palermo60, (fig. 11) riterrei di poter accostare tale classe di sectilia al 
cantiere palatino, ascrivendoli tra la fine degli anni ’30 e il principio 
degli anni ’40, ovvero in piena età ruggeriana61. D’altra parte, acco-
stando questa testimonianza materiale a quella, forse più labile, del 
documento scritto, è stata più volte chiamata in causa, e a ragione, 
la nota testimonianza del 1145, per la quale il sovrano normanno 
avrebbe elevato la basilica a proprio mausoleo, predisponendo l’istal-
lazione di due cospicui sarcofagi porfirei «iuxta canonicorum psallen-
tium chorum.»62 Inoltre, l’iscrizione a mosaico alla base dell’abside, 
che indica il tempio costruito e decorato alla data del 114863, ci 
lascia supporre che la basilica di allora fosse già inaugurata nelle sue 
funzioni e completa di arredo liturgico. Non a caso, è del 1149 il 
più antico inventario redatto dal futuro vescovo Bosone, che regi-

60 R. Longo - R. Giarrusso, L’impiego del palombino e del litotipo artificiale stracotto 
nell’opus sectile del Meridione normanno, in Atti del XVI Colloquio dell’Asso-
ciazione Italiana per lo Studio e la Conservazione del Mosaico, Tivoli 2011, pp. 
315-328.
61 Sull’impiego di porfidi e delle tessere vitree in funzione della cronologia, si 
veda R. Longo, Per una filologia dei materiali e delle tecniche dell’arredo liturgico 
tra Roma e il Sud Italia (XI-XIII sec.). I veltri di Montecassino e altri frammenti in 
opus sectile e tessellatum, in Liturgical installations and their sculpture (4-15 c.), 
Atti del 27° Colloquio IRCLAMA (1 - 4 October 2020), cur. M. Jurkovic, in 
corso di stampa.
62 Cfr.: J. Deér, The dynastic porphyry tombs of the Norman period in Sicily, Cam-
bridge (MA) 1959, p. 1; Valenziano, La basilica cattedrale cit., p. 33. Sebbene non 
si conosca con esattezza la posizione in cui dovevano trovarsi i due sarcofagi, è 
altamente probabile che essi fossero disposti nelle ali del transetto, come di fatto 
avvenne successivamente nella cattedrale di Monreale e subito dopo in quella di 
Palermo. Aldilà del significativo valore evocativo e cultuale, esplicito nella volontà 
di Ruggero II, di collocare le tombe in prossimità del canto del coro dei canonici, il 
dato fornisce conferma indiretta della posizione del coro nella croce del transetto, 
ovvero al centro del corpo trasverso. 
63 O. Demus, The mosaics of Norman Sicily, London 1949, p. 6; Valenziano, La 
basilica ruggeriana cit., p. 44; M. Andaloro, La decorazione del presbiterio prima del 
Seicento. I. I mosaici, in La basilica cattedrale cit., vol. 7, pp. 61-80, partic. p. 71.



345

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

stra in cattedrale la presenza di una dotazione, anch’essa cospicua, di 
suppellettili sacre e liturgiche, distinte tra donazioni dello stesso re 
Ruggero e acquisti del primo vescovo eletto Iocelmo, comprendenti, 
oltre a vari paramenti sacri, un altare d’oro, due candelabri d’argen-
to, una croce d’oro e due d’argento, con loro fusti argentei, fiale, 
bacini e calici argentei64.

Indipendentemente dalla cronologia delle lastre marmoree con il 
motivo a quincunx, queste sono state sempre associate cronologica-
mente alle altre con pigne cuoriformi65. (fig. 12) Queste ultime inve-
ce, non soltanto sono molto lontane dalle precedenti per concezione 
e costituzione, distinguendosi per le forme insolite degli elementi 
cuoriformi e per la rarefazione del sectile sul marmo bianco, ma so-
prattutto, ad un esame autoptico ravvicinato, mostrano senza dub-
bio la loro spiccata diversità per materiali costitutivi, rappresentati 
esclusivamente da paste vitree dorate, rosse e nere, a parte l’uso con-
tinuo del bianco artificiale stracotto66. L’assenza totale del porfido 
indica certamente una minore disponibilità del prezioso materiale, 
e una maggiore povertà di mezzi che mal si accosta alle precedenti 
lastre, verosimilmente commissionate a spese proprie dal sovrano 
normanno. Piuttosto, avanzerei l’ipotesi che le lastre con motivi 
cuoriformi appartengano ad una fase cronologica più avanzata, col-
locabile tra gli anni ’60 e ’70 del secolo XII. A cosa riferire questo 
possibile aggiornamento dell’arredo liturgico rimane questione aper-
ta, sebbene, come prima ipotesi di lavoro, è suggestione attraente 
ricondurre una nuova fase decorativa all’iniziativa privata di Bosone, 
primo vescovo eletto, al quale il papa Alessandro III concede il pallio 

64 Valenziano, La basilica cattedrale cit., p. 37.
65 Le uniche osservazioni più approfondite sono di Gandolfo, La scultura, cit., 
pp. 49-52, il quale suddivide il materiale in base alle supposte funzioni d’uso, 
ascrivendolo a due possibili organismi differenti, ma attribuendo tutti i reperti 
ad una stessa fase cronologica non oltre gli anni ’60 del secolo XII. Lo studioso 
ritorna sulla cronologia dei brani scultorei legati all’arredo nel 2019, questa volta 
ascrivendo il tutto agli anni ruggeriani. Cfr. F. Gandolfo, La scultura nella Sicilia 
Normanna, Tivoli 2019, pp. 105-108.
66 Si rimanda nuovamente a R. Longo, Per una filologia dei materiali, cit.



346

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

vescovile nel 116967. E forse non è un caso che poco tempo dopo, 
intorno al 1170, magari avendo predisposto e arricchito gli spazi 
nel modo migliore, venga redatta la famosa supplica dei canonici, 
affinché la salma del defunto fondatore, notoriamente trattenuta a 
Palermo, possa finalmente raggiungere il luogo da lui prescelto e a 
sé destinato68.

Eppure, dicevamo, è questione aperta, ed è destinata a rimanere 
tale fintantoché non venga intrapreso uno studio sistematico e ar-
cheometrico dei numerosi frammenti erratici custoditi in deposito69.

Gli apparati scultorei dell’arredo liturgico. Evidenze materiali e perduto. 

Lo studio dei caratteri plastico-scultorei dell’arredo liturgico di 
Cefalù costituisce il caso più eclatante di una più generale indeter-
minatezza sulla scultura della Sicilia normanna che, nel caso cefalu-
dese, coinvolge l’intera fabbrica. Uno studio particolareggiato della 
scultura presente all’interno della cattedrale è stato per anni disat-
teso, mentre l’attenzione veniva rivolta ai ben più noti e compiuti 
casi di Palermo e Monreale70. Eppure, è nel complesso processo di 

67 Valenziano, La basilica cattedrale cit., pp. 41-42, n. 35. Il vescovo Bosone viene 
consacrato già nel 1166, ivi, 47-48.
68 Ivi, 47-57; M. Valenziano, La supplica dei canonici di Cefalù per la sepoltura del 
re Ruggero, in Valenziano, La basilica cattedrale cit., pp. 69-76.
69 Si vedano le conclusioni di questo contributo e la nota 98. 
70 Deér, The dynastic porphyry tombs cit.; R. Salvini, Il Chiostro di Monreale e la 
scultura romanica in Sicilia, Palermo 1962, pp. 40-48. Di recente è stato offerto 
un ulteriore contributo sulla produzione cefaludese nel quadro di una più am-
pia analisi della scultura del periodo normanno in Sicilia: Gandolfo, La scultura 
nella Sicilia cit. Per una visione d’insieme sulla recente pubblicazione si veda: F. 
Capitummino, Review of: F. Gandolfo, La scultura nella Sicilia normanna, Tivoli 
2019, «The Burlington Magazine», n. 1412, November 2020, pp. 999-1000. Il 
contributo di Gandolfo segue i precedenti: Gandolfo, La scultura medievale cit., 
pp. 31-59; F. Gandolfo, La Sicilia, in La scultura d’età normanna tra Inghilterra e 
Terrasanta. Questioni storiografiche, cur. M. D’Onofrio, Bari 2011, pp. 199-224. 
Tali lavori costituiscono il traguardo di un periodo durato diversi decenni in-
centrato sul dibattito circa le origini della scultura siciliana di età normanna e le 
relative influenze. Per un approfondimento sul tema si vedano: Salvini, Il Chiostro 



347

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

costruzione della cattedrale di Cefalù che si devono ricercare quegli 
indizi che porteranno alle produzioni scultoree realizzate tra Paler-
mo e Monreale nel corso degli anni ‘70 e ‘80 del XII secolo71. Parte 
di queste considerazioni non può che essere fatta oggi sulla base di 
materiale erratico il cui contesto di provenienza, come vedremo, non 
è affatto scontato.

Ad oggi, si conservano poco meno di 200 pezzi e frammenti che 
si fanno ricondurre nella loro interezza ad un originario ambone72. 
Alcuni di essi sono disponibili per la libera fruizione all’interno della 
navata meridionale, altri sono allestiti presso degli spazi espositivi 
di recente realizzazione, e altri ancora sono custoditi nei depositi. 
Agli elementi sopra analizzati da Ruggero Longo occorre aggiungere 
la componente scultorea solitamente ricondotta all’arredo liturgico. 
Tra i brani visibili nella navata spicca l’aquila di un lettorino (fig. 
13), un tempo murata nell’atrio di ingresso del seminario vescovi-
le; insieme a questa si trovano sette capitelli, le sette colonne sopra 
menzionate, con altrettante basi (fig. 14), e due elementi ritenuti 
portacero (figg. 15, 16). È inoltre presente il fonte battesimale e un 

di Monreale cit., pp. 40-48; L. Cochetti Pratesi, Problemi della scultura romanica 
campana, «Commentari», 7 (1956); Ead., Il candelabro pasquale della Cappella 
Palatina, in Studi in onore di Mario Salmi, Roma 1961; Ead., In margine ad al-
cuni recenti studi sulla scultura medioevale nell’Italia meridionale, I, La cronologia 
del sarcofago di Federico II, «Commentari», 16 (1965-1966); Ead., In margine ad 
alcuni recenti studi sulla scultura medievale dell’Italia meridionale. Sui rapporti tra 
scultura campana e quella siciliana I, «Commentari», 18 (1967); Ead., In margine 
ad alcuni recenti studi sulla scultura medievale dell’Italia meridionale. Sui rappor-
ti tra scultura campana e quella siciliana II, «Commentari», 20 (1968); Ead., In 
margine ad alcuni recenti studi sulla scultura medievale dell’Italia meridionale. Sui 
rapporti tra scultura campana e quella siciliana III, «Commentari», 21 (1970); D. 
Glass, Romanesque Sculpture in Campania. Patrons, Programs, and Style, University 
Park Pennsylvania 1991, pp. 131-143.
71 F. Gandolfo, La scultura cit., p. 47, nota 1.
72 Così è stato ribadito da Crispino Valenziano durante una Lectio Magistralis te-
nuta il 26 febbraio 2011 presso la Cattedrale di Cefalù. Il numero sembra elevato 
se si osserva che l’ambone della Cappella Palatina di Palermo, risultato di due 
trasformazioni, consta di 83 pezzi. Cfr. Capitummino, L’ambone della Cappella 
Palatina cit.



348

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

candelabro pasquale (fig. 17), esito, quest’ultimo, dell’assemblaggio 
di diversi elementi tra cui un plinto con leoni, una colonna, un ca-
pitello, e un bocciolo73. Anche per il materiale scultoreo ora men-
zionato, come pure per i sectilia, era stata proposta in passato una 
datazione entro gli anni ‘60 del XII secolo74, più recentemente rivista 
- limitatamente al materiale scultoreo - entro il termine del 114875. 

A partire dalla notevole disponibilità del materiale erratico ora 
descritto, tra gli anni ’90 e il 2011 venne programmato e in parte 
messo in atto un tentativo di riallestimento filologico dell’ambone 
secondo una delle possibili ipotesi della configurazione medievale76. 
In questo arco temporale viene anche posto in opera nell’intercolun-
nio sud-orientale della navata un modello ligneo di ambone a cassa 
su sette colonne. (fig. 18) Contestualmente trovano collocazione il 
fonte battesimale al di sotto della cassa ed il candelabro pasquale al 
suo fianco77. Una volta rimosso il modello ligneo, il fonte ed il can-

73 All’interno di questo riallestimento il plinto del candelabro pasquale si compone 
di due leoni scolpiti in lumachella, recentemente assemblati in un unico blocco. 
Sebbene non si possa escludere del tutto una loro produzione durante il periodo 
medievale, occorre precisare che tali leoni costituivano, fino agli anni ’80 del seco-
lo scorso, il supporto del sarcofago del vescovo Ottavio Preconio (1578 - 1587), 
prodotto nel medesimo materiale.
74 Gandolfo, La scultura cit., pp. 46-55, in part. p. 52.
75 Gandolfo, La scultura nella Sicilia cit., pp. 101-108. 
76 Lo studio, condotto dal ‘Laboratorio per l’architettura storica - Palermo’ sotto 
la guida dell’arch. Gaetano Renda, ha consentito di pervenire alla formulazione 
di dodici differenti ipotesi di restituzione. Queste sono contenute in un fascicolo 
non destinato alla pubblicazione che ho avuto modo di consultare grazie alla gen-
tile disponibilità dell’arch. Renda nel corso di un incontro.
77 L’ipotesi ricostruttiva dell’ambone obbedisce alle indicazioni fornite da Crispino 
Valenziano, il quale ipotizza un ambone impostato su sette colonne in riferimento 
alla casa della Sapienza (Pr. 9,1). Cfr.: Valenziano, Introduzione alla Basilica cit., 
p. 27; Id., L’ambone: aspetti storici cit., p. 89. Si veda: P. Culotta - C. Valenziano, 
Studio analitico sull’ambone del Duomo di Cefalù, in «Chiesa oggi, architettura e 
comunicazione», III, 7 (Gennaio 1994), p. 19; C. Valenziano, L’ambone: aspetti 
storici, in L’ambone, tavola della parola di Dio, cur. G. Boselli, Atti del III conve-
gno liturgico internazionale, (Bose 2-4 giugno 2005), Bose 2006, p. 91. Si noti 
tuttavia come a Cefalù l’ipotesi di ricollocazione formulata in passato e messa in 



349

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

delabro sono i soli elementi che trovano collocazione in via defini-
tiva nella loro presunta posizione originaria. Il fonte viene a trovarsi 
quindi al di sotto dell’ultimo intercolunnio meridionale in prossimi-
tà dell’arco trionfale. (fig. 17) Questa ricollocazione terrebbe anche 
conto della presenza di un pozzo collocato in quell’area, appartenen-
te alla facies medievale dell’edificio e verosimilmente utilizzato per 
la dispersione delle acque. Tuttavia, come vedremo più avanti, tale 
collocazione rimane problematica e sarà oggetto di ulteriori consi-
derazioni. Per il momento, vale la pena affrontare la questione lega-
ta alla provenienza di alcuni elementi correntemente ritenuti parte 
dell’ambone, ossia i due portacero. 

La ricognizione d’archivio propedeutica a questo lavoro78 ha re-
stituito una fotografia di importanza cruciale che mostra uno dei 
due portacero in posizione di capitello in opera sulla facciata in un 
momento anteriore alla sua sostituzione avvenuta evidentemente nel 
corso dei restauri del secondo dopoguerra79. (fig. 19) Recentemente 
è stata presentata un’altra immagine d’archivio tramite la quale è 
possibile constatare come anche il secondo portacero provenga da 
un altro contesto, e più precisamente dalla fabbrica del chiostro80. 
(fig. 20) La presenza di questi brani scultorei insieme con il caso del 
capitello proveniente dal sacellum del Preconio, estranei ma ascritti 
all’ambone della cattedrale, denuncia per certi aspetti l’inconsistenza 

atto tramite la ricollocazione del fonte battesimale nell’intercolunnio sud-orienta-
le non tenga conto delle evidenze documentarie sopra citate (vedi supra nota 52).
78 Vedi nota 56. 
79 Tali lavori vennero promossi dal vescovo Emiliano Cagnoni (1934 - 1969) il 
quale reclutò Mastro Francesco Li Pira e un Maestro proveniente da Ravenna 
per eseguire la sostituzione di alcuni capitelli in varie porzioni dell’edificio. Nello 
specifico, il maestro ravennate era stato incaricato di confezionare quei capitelli 
che sarebbero stati destinati al chiostro. Questa informazione mi è stata riferita da 
Mons. Santino Di Gangi nel corso di una conversazione privata.
80 Gandolfo, La scultura nella Sicilia cit., p. 133, figg. 170-171. Vale la pena pre-
cisare che l’autore, sulla scorta della documentazione fotografica in suo possesso, 
ritiene il capitello ancora in opera nel 2019. Piuttosto, sulla base della stessa docu-
mentazione possiamo ritenere che il capitello fosse ancora in opera negli anni ’80, 
quando lo studioso intraprende il suo primo lavoro su Cefalù.



350

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

e inattendibilità del materiale raccolto, e pone la necessità di una sua 
attenta revisione. 

I sette capitelli menzionati, tre coppie a due a due uguali e uno 
isolato, vengono oggi ricondotti tutti all’ambone (fig. 14) Quello 
isolato, così come testimoniato da un’altra foto sempre proveniente 
dal fondo Schwarz, in un dato momento ha assunto la funzione di 
acquasantiera. (fig. 21) La sua elezione a capitello di un ambone 
risulta di conseguenza problematica e le condizioni attuali non con-
sentono di poter stabilire se esso sia stato in origine un capitello, poi 
riconvertito in acquasantiera, o viceversa. Quanto alle tre coppie, 
la loro produzione può ragionevolmente essere ascritta al cantiere 
normanno e la loro appartenenza ad un originario ambone non è 
da escludere. La relativa doratura, rimossa in anni recentissimi81, ne 
avrebbe confermato la provenienza laddove si considerino queste 
dorature medievali al pari di quelle presenti nell’ambone della Cap-
pella Palatina. Oltre alla doratura, questi capitelli sembra abbiano 
perduto anche gli abachi. L’impostazione capitello-abaco è infatti 
comunemente adoperata nella plastica architettonica della fabbrica 
medievale, ed in particolare nei capitelli del chiostro, in quelli del 
cleristorio, come pure in quelli in facciata.

Ai capitelli or ora analizzati si aggiunge quello attualmente in 
opera su di una colonna nell’ipotizzata riconfigurazione del cande-
labro pasquale. (fig. 22) Anche questo capitello è privo di abaco e 
alla sommità reca invece oggi un elemento in lumachella decorato 
con tre sirene angolari avente funzione di bocciolo82. Il capitello del 
presunto candelabro mostra un càlato liscio ai cui angoli si stagliano 
nette, quasi come formine lavorate a sbalzo, le figure di un’aquila ad 
ali patenti e tre figurette dalle teste piuttosto pronunciate. Queste 

81 La doratura originaria è testimoniata da un tassello di pulitura presente su uno 
dei due capitelli a foglie d’acqua e testimoniato inoltre da materiale fotografico 
d’archivio.
82 In una precedente pubblicazione, Valenziano propone una differente ricostru-
zione del candelabro pasquale che contrasta con quella attuale, nella quale il detto 
bocciolo viene invece identificato come base. Cfr. Valenziano, Introduzione alla 
Basilica cit., p. 27.



351

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

sono poste in piedi su altre distese mentre degli uccelli gli beccano 
gli arti inferiori. Il trattamento del volume operato in questo capitel-
lo costituisce una nota distintiva all’interno del cantiere cefaludese e 
trova riscontro nella plastica architettonica in altre aree dell’edificio: 
all’interno del corpo trasverso, nel cleristorio, e ancora all’interno 
della corsia meridionale del chiostro. 

Negli anni in cui viene fondata la cattedrale di Cefalù e nel de-
cennio successivo, cioè nell’epoca in cui Ruggero II avvia i cantieri 
di Cefalù e della Cappella Palatina, vi è un’area specifica del Regno 
nella quale la cultura compositiva si sostanzia in una paratassi dalle 
forme quasi metalliche. Quest’area è Messina i cui risultati matura-
no intorno al monastero del San Salvatore e si sintetizzano nell’o-
perato di un’officina plastica riconducibile al maestro Gandoûlphos 
ivi operante intorno alla metà degli anni ’3083. Alla produzione di 
questo scultore appartengono una serie di recipienti marmorei con-
servati oggi tra il Museo Regionale di Messina84 e il Metropolitan 
Museum di New York85. (fig. 23) Alla stessa bottega, o più proba-
bilmente alla sua eco, può essere ricondotto il capitello del presun-
to candelabro che, nella tipologia, nella composizione paratattica e, 
non ultimo, nella resa dei tipi facciali, si rivela estremamente affine 
ai recipienti marmorei messinesi. Il riferimento a questa compiu-
ta officina plastica messinese doveva costituire per Ruggero II una 
operazione pressoché obbligata in un territorio, quello di Cefalù, 
privo di qualunque esperienza plastica di spessore al momento della 
fondazione della cattedrale86. D’altra parte, il contributo di Gan-

83 Sull’operato di questa bottega si vedano gli studi di Antonino Tranchina tra cui 
il più recente: A. Tranchina, «Salva, o Logos, colui che ha scolpito questo fonte». Per 
una revisione dell’opera di Gandoûlphos, tra nuovi materiali e spunti interpretativi, 
in Dialoghi con Bisanzio. Spazi di discussione, percorsi di ricerca, Atti dell’VIII Con-
gresso dell’Associazione Italiana di Studi Bizantini (Ravenna, 22-25 settembre 
2015), cur. S. Cosentino, M. E. Pomero, G. Vespignani, Spoleto 2019, (Quaderni 
della Rivista di Bizantinistica, 20), pp. 1083-1100.
84 Questi sono i recipienti marmorei con nn. inv. A 290 e 250.
85 Questo è il recipiente marmoreo con n. inv. 17.190.2125
86 Il riflesso di questa esperienza a Cefalù è stato avvertito recentemente anche da 



352

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

doûlphos è stato rilevato tanto da Antonino Tranchina87 quanto da 
Ruggero Longo88 in alcuni capitelli della fabbrica palatina sul finire 
degli anni ’30. Si tratterebbe dunque di un progressivo avanzamento 
da est verso ovest di forze legate alla tradizione messinese sulla costa 
settentrionale dell’isola. Ad ogni modo, alcuni elementi denunciano 
la presenza di un ulteriore e nuovo linguaggio dal rinnovato senso 
plastico, capace di trattare il volume con maggiore disinvoltura.

L’esordio di una nuova bottega può essere riconosciuto in un ca-
pitello in opera sulle crociere del presbiterio. (fig. 24) Tale capitello 
si rivela cruciale nel determinare lo sviluppo della plastica scultorea 
all’interno del cantiere della cattedrale, e trova spiegazione nell’ar-
ticolazione architettonica delle stesse coperture, già definite da Ca-
millo Filangeri di ispirazione cistercense89. D’altra parte, la presenza 
di monaci cistercensi è stata recentemente individuata da chi scrive 
a Gratteri, presso l’abbazia di San Giorgio, la cui fondazione dovet-
te avvenire tra il 1139 e il 114290. Pertanto non è da escludere che 
maestranze cistercensi verosimilmente attive a Gratteri siano state 
coinvolte anche nella progettazione e realizzazione di queste volte 
a crociera costolonate91. Inoltre, i cistercensi arrivati a San Giorgio 
sarebbero salpati da Montpellier92. Pertanto, è plausibile che nella 
stessa circostanza sia approdato in Sicilia quel nuovo fare plastico, 

Gandolfo il quale allo stesso tempo non ne ammette un intervento diretto. Cfr. 
Gandolfo, La scultura nella Sicilia cit., pp. 106-107.
87 A. Tranchina, Testimonianze di cultura artistica di età normanna nell’orbita del 
monastero del Salvatore dell’acroterio presso Messina, Tesi di Dottorato, Università 
Roma-La Sapienza 2014/15, pp. 206-207.
88 R. Longo - G. Romagnoli, Le “Segrete” e la Chiesa Inferiore del Palazzo Reale di 
Palermo. Nuove osservazioni sulla stratigrafia degli alzati, in Studi in memoria di 
Fabiola Ardizzone, cur. R. M. Carra, E. Vitale, Palermo 2018, pp. 207-228.
89 Filangeri, Il progetto della Cattedrale cit., p. 58.
90 F. Capitummino, L’abbazia normanna di San Giorgio a Gratteri. La prima fonda-
zione cistercense nel regno di Sicilia?, «Convivium», IV, 2 (2017), pp. 33-51.
91 L’argomento, cui si è già accennato in Capitummino, L’abbazia normanna cit., 
p. 45, sarà trattato in maniera più estesa attraverso uno studio dedicato in futuro.
92 Cfr. Opere di San Bernardo, scriptorium claravallense, cur. Ferruccio Gastaldelli, 
vol. VI/1, Milano 1984, pp. 608 ss.



353

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

già individuato da Roberto Salvini come provenzale93, che sarebbe 
stato capace di trasformare il linguaggio scultoreo nell’isola nel corso 
dei successivi decenni. 

L’arrivo di questa nuova bottega non sembra tuttavia soppianta-
re la precedente dal momento che è possibile individuare una fase 
transitoria nella quale i due linguaggi sembrano convivere all’interno 
del cantiere. Questo nuovo contatto tra maestranze locali-messinesi 
e maestranze di provenienza transalpina costituisce un nuovo ende-
mismo che sembra trovare sintesi nell’accostamento dei differenti 
capitelli messi in opera sulle crociere, nel sesto capitello94 del colon-
nato meridionale della navata e nondimeno nella realizzazione del 
fonte battesimale. 

Il fonte, scolpito nella locale pietra lumachella, si distingue, al 
pari delle realizzazioni messinesi, per un fondo liscio sul quale si 
distribuiscono simmetricamente quattro leoni. (fig. 25) Ancora 
una volta quattro figure a due a due opposte, ai cui corpi appiatti-
ti si contrappongono delle teste leonine alquanto pronunciate che 
denunciano invece una forte espressività, estranea alla precedente 
esperienza. In sostanza, il fonte battesimale è un elemento dalla di-
chiarata autonomia grafica ma impostato su presupposti compositivi 
ancora comuni alla prima bottega.

Alla seconda bottega andrebbe ricondotta in toto l’aquila del let-
torino che marca il passaggio alla resa del tutto tondo e partecipa a 

93 Salvini, Il Chiostro di Monreale cit., pp. 40-48.
94 Questo capitello è stato più volte considerato come il frutto della rilavorazione 
di un capitello di spoglio. R. M. Bonacasa Carra, Il materiale antico reimpiegato 
e rilavorato in età normanna, in La basilica Cattedrale cit., vol. 3, pp. 115-144; P. 
Pensabene, Contributo per una ricerca sul reimpiego e il “recupero” dell’Antico nel 
Medioevo. Il reimpiego nell’architettura normanna, «Rivista dell’Istituto Nazionale 
d’Archeologia e Storia dell’Arte», 13/3 (1990), pp. 92-95. Tuttavia, un’osservazio-
ne attenta induce a rivalutare tale assunto e considerare semmai la possibilità che 
il capitello sia da ascrivere interamente ad una manifattura di epoca normanna. 
Della stessa opinione è anche: B. Schermer, Der Kreuzgang Des Domes in Mon-
reale: Eine Untersuchung Zur Genese Der Romanischen Skulptur Siziliens’, Tesi di 
dottorato, Münster 2002, p. 63, n. 163.



354

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

questa transizione in sostanziale autonomia. (fig. 13) È ragionevole 
pertanto pensare che l’arredo liturgico, in particolare l’ambone, ve-
nisse completato con l’arrivo di nuove maestranze, agli inizi degli 
anni ‘40, attraverso la realizzazione del fonte battesimale e dell’aqui-
la che, seppure in sostanziale continuità temporale con gli altri ele-
menti, ne costituiscono già un aggiornamento e una nuova sintesi.

La scansione temporale or ora individuata per gli elementi sculto-
rei si armonizza con la datazione proposta per i plutei in opus sectile 
caratterizzati dagli elementi curvilinei, mentre confligge con gli altri 
decorati a pigne e cuori con i quali potrebbe intercorrere uno scar-
to temporale di ca. 30 anni. Tale divario non deve stupire. Trova 
corrispondenza ad esempio nella disparità rilevabile tra gli elementi 
attualmente messi in opera sull’ambone della Cappella Palatina le 
cui forme sono conseguenza di uno spostamento avvenuto già in 
epoca normanna e di un successivo ampliamento che data al 1586. 
Lo spostamento comporta l’aggiunta di alcuni elementi di spoglio e 
di altri prodotti ex novo tra cui l’aquila del lettorino in aggiunta al 
leone. Gli elementi in opus sectile sono realizzati ad imitazione dei 
precedenti ma con materiali e micromodelli differenti95. Allo stesso 
modo, è possibile ipotizzare che anche la cassa dell’ambone cefalu-
dese, in un dato momento, abbia potuto subire un aggiornamento. 
In tal senso non è da escludere che i plutei decorati a cuori e pigne, 
o almeno una parte di essi, siano da ricondurre ad una eventuale 
seconda fase96. In definitiva, sulla base delle informazioni raccolte 
sino ad oggi, la produzione dell’arredo liturgico della cattedrale di 
Cefalù andrebbe ascritta tra la fine degli anni ’30 e gli inizi degli anni 
’40, con un suo probabile aggiornamento da ascriversi alla seconda 

95 Per l’analisi e le trasformazioni dell’ambone della Cappella Palatina rimando 
nuovamente a Capitummino, L’ambone della Cappella Palatina cit.
96 Ad una prima fase si potrebbe fare risalire, ad esempio, una lastra a noi nota 
tramite rilievo realizzato negli anni ‘90 dall’Arch. Gaetano Renda e dallo stesso 
gentilmente mostrata. (cfr.: nota 75) Purtroppo fino ad ora non è stato possibile 
esaminarla dal vero. Eppure sarebbe di estrema importanza potere avere contezza 
di questo e degli altri elementi presenti nei depositi al fine di avere una compren-
sione maggiore dell’arredo. 



355

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

metà inoltrata del XII secolo, in linea con l’ipotesi suggerita dalle cir-
costanze storiche sopra menzionate. Prima di concludere, volgiamo 
nuovamente l’attenzione alla collocazione del fonte e dell’ambone.

Quest’ultimo, come gli esempi monrealese e palatino, di cui co-
stituirebbe riferimento tipologico, non si sarebbe trovato al di sot-
to dell’intercolumnio, bensì all’interno della navata, in prossimità 
dell’arco trionfale. (fig. 26) Lo desumiamo proprio in virtù della 
presenza del pozzo di cui si è accennato in precedenza. Esso infatti 
si colloca a ca. m. 2 a nord rispetto all’attuale posizione del fonte, 
all’interno dell’aula, (fig. 17) tant’è che si è resa indispensabile la 
realizzazione ex novo di un canale di raccordo tra il fonte e il pozzo 
per consentire il regolare deflusso dell’acqua. Piuttosto è da ritenere 
che la collocazione del pozzo indichi la più attendibile ubicazione 
del fonte, determinando di conseguenza anche la posizione dell’am-
bone. D’altra parte, è solo ammettendo una collocazione di questo 
tipo che sia il re che il vescovo avrebbero potuto seguire la proclama-
zione del vangelo e il canto dell’exultet durante la veglia pasquale dai 
rispettivi seggi sul presbiterio.

Conclusioni

Seguendo i percorsi tracciati al principio del presente contributo, 
l’unica possibilità per gettare nuova luce sulla ricostruzione storica e 
filologica dello spazio sacro medievale cefaludese e dei suoi apparati 
marmorei e plastici risiede unicamente in uno studio di carattere 
olistico sul monumento. Soprattutto, occorre un approccio interdi-
sciplinare che includa una rilettura sistematica delle fonti d’archivio, 
un’analisi archeometrica delle evidenze materiali superstiti e dunque 
una revisione critica delle conoscenze acquisite97. 

97 Obiettivo epistemologico primario della ricerca interdisciplinare è la ricostru-
zione filologica dello spazio sacro medievale, una ricostruzione virtuale pensata 
come ipotesi di lavoro attendibile ma sempre modificabile, che tragga vantaggio 
dalle tecnologie informatiche e digitali e che tenga conto di fonti documentarie 
e materiali, funzioni e spazi liturgici, consentendo il confronto incrociato e la 



356

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Per il suo carattere fortemente sincretico ed endemico ad un tem-
po, la cattedrale di Cefalù rappresenta di fatto un caso straordinario, 
luogo dove per la prima volta la committenza regia si trovò a speri-
mentare nuovi spazi liturgici, rivolti ad un popolo di fedeli multiet-
nici, rappresentati anche da comunità di arabo-cristiani e cristiani di 
rito greco98. È nel prodromico cantiere di Cefalù, e soprattutto nel 
suo intenso periodo ruggeriano, che si collaudano nuovi linguaggi 
spaziali e visivi in grado di contribuire in maniera significativa e de-
terminante allo sviluppo dello spazio sacro nel meridione normanno.

costante verifica di una grande quantità di dati acquisiti. Sono queste le linee 
essenziali del progetto Mapping Sacred Spaces, Forms, Functions and Aesthetics in 
Southern Italy, diretto da Tanja Michalsky, Elisabetta Scirocco, Manuela Gianan-
drea e Ruggero Longo, promosso dalla Bibliotheca Hertziana, Istituto Max Planck 
per la Storia dell’Arte, in collaborazione con la Sapienza Università di Roma, volto 
ad indagare lo spazio sacro nell’area del Regnum Siciliae tra XI e XIV secolo nel-
le sue componenti storico-artistiche, architettoniche, archeologiche, funzionali, 
estetiche e liturgiche. Per una maggiore definizione delle linee progettuali si veda: 
https://www.biblhertz.it/de/dept-michalsky/sacred-spaces.
98 Ne fornisce una prova documentaria il testamento di Pietro di Andrea del 1188, 
che dispone di un donativo annuale di 10 tarì alla vigilia della festività di San 
Pietro apostolo in favore di «latinis et grecis sacerdotibus». Cfr.: Valenziano, La 
basilica cattedrale cit., p. 15, n. 8. Su arabo-cristiani e cristiani di rito greco si veda 
anche G. Mandalà - M. Moscone, Tra Latini, Greci e arabici: ricerche su scrittura 
e cultura a Palermo fra XII e XIII secolo, «Segno e testo», 7 (2009), pp. 143-238.



357

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 1. Cefalù, cattedrale, interno prima degli interventi di restauro degli anni 
Ottanta del secolo scorso. (Per gentile concessione dell’Archivio Varzi. Foto-
grafia n. C-0107. © Varzi)



358

Ruggero Longo - Francesco Capitummino



359

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 2. Mappatura dello spazio sacro della cattedrale di Cefalù in epoca mo-
derna con ipotesi di collocazione degli arredi liturgici e individuazione degli 
spazi secondo le evidenze archeologiche e le fonti storiche. (La pianta è stata 
disposta in verticale per consentire di seguire più facilmente le indicazioni 
fornite da Bartolomeo Carandino: «si dexteram sumamus ab ingressu»).
Legenda: a) altare normanno con suo ciborio; b) originaria collocazione delle 
sedes regia (sx) e vescovile (dx); c) basso coro normanno; d) collocazione dei 
sarcofagi porfirei desunta dalle tracce pavimentali lasciate in evidenza nel pavi-
mento cinquecentesco; e) posizione dell’altare nel basso medioevo;
1) Fonte battesimale (Gonzaga 1588, da Carandino 1592); 2) Pulpito per 
il Vangelo (Carandino 1592), non più esistente nel 1645 (Passafiume); 3) 
Altare di Sant’Agostino (Carandino 1592); 4) Organo Montoro (1496-1511) 
(Carandino 1592), successivamente sostituito dall’Organo De Quero Turillo 
(1614) (Passafiume 1645); 5) Pulpito per il Vangelo (Gonzaga?) menzionato 
da Carandino nel 1592 e portato a compimento da De Quero Turillo (1596-
1605) (Passafiume 1645); 6-7) Sacellum con la custodia eucaristica del SS. 
Sacramento realizzata da Giorgio da Milano (1475), collocata in fondo all’ab-
side centrale, traslata nel diakonikon dal vescovo Preconio (1578) e adibita a 
reliquario dal Gonzaga (1588); 8) area adibita a coro dei canonici dal vescovo 
Gonzaga nel 1588 (Carandino 1592: choro translato); 9) area del presbiterio 
sopraelevata da Gonzaga (1588); 10) possibile collocazione dell’altare Gonza-
ga con suo tabernacolo del SS. Sacramento (1588); 11) collocazione moderna 
delle sedes regia (sx) e vescovile (dx); 12) cantoria dell’organo realizzato tra il 
1516 e il 1519, al tempo del vescovo Mira (Passafiume 1645). (da Valenziano 
1979; elaborazione grafica: R. Longo).



360

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 3. Cefalù, cattedrale, veduta verso il corpo trasverso, con pulpito ligneo 
moderno e cantoria dell’organo settentrionale. Fotografia di fine ‘800. (Per 
gentile concessione dell’Archivio Varzi. Fotografia n. C-0113 © Varzi).



361

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 4. Cattedrale di Cefalù. Disegno assonometrico con restituzione dell’area 
presbiteriale con le ipotesi di collocazione dei sarcofagi porfirei, delle recinzio-
ni del coro e di due amboni. (Elaborazione grafica: a cura dell’arch. Bartolo-
meo Viscuso, da Zoric 1989).



362

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 5. Cefalù, cattedrale, sedes regia nell’allestimento moderno prima del suo 
smantellamento avvenuto durante gli interventi di restauro degli anni ‘80 
del secolo scorso. (Per gentile concessione dell’Archivio Varzi. Fotografia n. 
C-0179 © Varzi).



363

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 6. Cefalù, cattedrale, vista della navata centrale dal presbiterio negli anni 
’40 del secolo scorso, foto: Schwarz-Carboni, (foto: Bibliotheca Hertziana - 
Max Plank Institut für Kunstgeschichte, Rom; Fondo Schwarz).



364

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 7. Dettaglio post-prodotto di fig. 6.

Fig. 8. Planimetria della cattedrale di Cefalù, con rilievo della pavimentazione 
e delle emergenze archeologiche. Dettaglio dell’area presbiteriale. (da La basi-
lica cattedrale cit., vol. 8, tav. 3).



365

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 9. Cefalù, cattedrale, lastra marmorea con decorazioni geometriche in 
opus sectile e motivo a quincunx esibita nella navatella meridionale (foto: F. 
Capitummino, elaborazione grafica: R. Longo). 



366

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 10. Palermo, Cappella Palatina, lastra marmorea con decorazioni geome-
triche in opus sectile e motivo a quincunx. Questa e l’altra lastra gemella, oggi 
collocate in controfacciata, ai fianchi del soglio reale, costituivano origina-
riamente il fronte del coro (foto: G. Alfano, elaborazione grafica: R. Longo).



367

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 11. Dettaglio della lastra marmorea con motivo a quincunx rappresentato in 
figura 9, con indicazione dei materiali impiegati per la manifattura delle tessere del 
mosaico in opus sectile. (foto: F. Capitummino, elaborazione grafica: R. Longo).

Fig.12. In alto: Cefalù, cattedrale, lastra marmorea con decorazioni geometri-
che in opus sectile con croce e pigne cuoriformi, allestita negli spazi espositivi 
annessi alla cattedrale, insieme e dettaglio. (foto: F. Capitummino, elabora-
zione grafica: R. Longo); in basso: Cefalù, cattedrale, lastra marmorea con 
decorazioni geometriche in opus sectile con croce e pigne cuoriformi, allestita 
nell’abside centrale, in corrispondenza dell’originaria sedes regia, insieme e det-
taglio (foto: E. Scirocco, elaborazione grafica: R. Longo).



368

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 13. Cefalù, cattedrale, aquila del lettorino.

Fig. 14. Cefalù, cattedrale, colonne, basi e capitelli ritenuti parte dell’ambone.



369

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 15. Cefalù, cattedrale, capitello ritenuto portacero.

Fig. 16. Cefalù, cattedrale, capitello ritenuto portacero.



370

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 17. Cefalù, cattedrale, il candelabro riassemblato e il fonte battesimale 
allestiti nella loro presunta collocazione originaria.



371

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 18. Cefalù, cattedrale, veduta dell’aula dall’ingresso con modello ligneo di 
un ambone in opera sino al 2011. (da: https://www.beweb.chiesacattolica.it/
cattedrali/cattedrale/662/Chiesa+della+Trasfigurazione+del+Signore)



372

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 19. Cefalù, cattedrale, capitello oggi erratico e ritenuto portacero, ancora 
in opera in facciata negli anni ’40 del secolo scorso. (foto: Bibliotheca Hertzia-
na - Max Plank Institut für Kunstgeschichte, Rom; Fondo Schwarz).



373

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 20. Cefalù, cattedrale, capitello oggi erratico e ritenuto portacero, ancora 
in opera nel chiostro negli anni ’80 del secolo scorso. (da: Gandolfo 2019, fig. 
170)



374

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 21. Cefalù, cattedrale, acquasantiera oggi erratica e ritenuta capitello di 
un ambone, ancora in opera negli anni ’40 del secolo scorso. (foto: Bibliotheca 
Hertziana - Max Plank Institut für Kunstgeschichte, Rom; Fondo Schwarz).



375

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 22. Cefalù, cattedrale, capitello già nella cantoria dell’organo settentrio-
nale, riallestito nel candelabro pasquale.



376

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 23. Gandoûlphos, recipiente marmoreo (dal San Salvatore in Lingua Pha-
ri), 1135. Messina, Museo Interdisciplinare Regionale: n. inv. A 290. (su con-
cessione della Regione Siciliana, Assessorato dei Beni Culturali e della Identità 
siciliana - Dipartimento dei Beni Culturali e della Identità siciliana - Museo 
interdisciplinare di Messina).



377

Frammenti ruggeriani. Il perduto spazio sacro della cattedrale di Cefalù

Fig. 24. Cefalù, cattedrale, capitello in opera tra le crociere del presbiterio a 
sud. (per gentile concessione dell’Archivio Varzi. Fotografia n. 0262. © Varzi).

Fig. 25. Cefalù, cattedrale, fonte battesimale.



378

Ruggero Longo - Francesco Capitummino

Fig. 26. Mappatura dello spazio sacro della cattedrale di Cefalù in epoca nor-
manna, con ipotesi di collocazione originaria dell’ambone e delle sedes regia e 
vescovile secondo le evidenze archeologiche e le fonti storiche. (da Valenziano 
1979; elaborazione grafica: F. Capitummino).



379

VINCENZO GARBO1

Ruggero II sovrano attuale in ogni tempo.
Note a margine della tradizione cefaludese 

di commemorare l’anniversario della morte del sovrano 
il 28 febbraio di ogni anno

Per Cefalù l’anniversario della morte di Ruggero II assume una 
valenza simbolica altamente significativa. Il legame profondo che 
vi è sempre stato tra ‘la città ruggeriana’ e il ‘suo’ Re prescinde dal 
dato storico circa l’esatto giorno della morte del sovrano norman-
no. Esso è coniugato principalmente ad una dimensione affettiva 
per la quale il ricordo di Ruggero II diviene atto identitario che 
distingue il ‘nostro’ Re Ruggero dal gran Re che egli fu per il suo 
regno e la sua epoca. Per questa ragione, probabilmente, Cefalù 
ha sentito la necessità di distinguere il giorno nel quale comme-
morare, e diremmo anche perpetuare, il ricordo del ‘suo Ruggero’, 
da quello comunemente accettato dalla maggior parte delle fonti 
storiche, ossia il 26 febbraio. 

 Altra faccenda è stabilire se la data scelta dai cefaludesi (il 28 o 
più probabilmente, come vedremo, il 27) sia soltanto frutto di una 
tradizione tendente a rimarcare il senso identitario del popolo cefa-
ludese o se essa possa avere qualche fondamento storico. 

Non sono molte le testimonianze che abbiamo circa la prassi di 
commemorare, presso la Basilica Cattedrale, la memoria di Ruggero 
II attraverso una messa solenne in suffragio e la recita di una orazio-
ne funebre a cura di un quaresimalista. 

1 Assessore alle Politiche Culturali del Comune di Cefalù. 



380

Vincenzo Garbo

La più antica che, al momento, è stato possibile rintracciare è 
quella tenuta in cattedrale il 27 febbraio 1722 da Fr. Onofrio di 
san Gasparo, Carmelitano Scalzo, nel corso del Quaresimale di 
quell’anno2. Questo documento testimonia la celebrazione di un 
‘anniversario reale’ a Cefalù il 27 febbraio, tuttavia, allo stato attua-
le delle ricerche, non è possibile ricostruire con certezza la stabilità 
di detta data. Non è da sottacere, infatti, che nei venerdì di quare-
sima, per le ceneri e nelle domeniche non era possibile celebrare la 
messa funebre. 

Un altro documento conferma, oltre un secolo dopo, la celebra-
zione della commemorazione dell’anniversario della morte del Re 
normanno ma, a differenza del precedente, non riporta la data pre-
sunta della morte, limitandosi ad affermare che Ruggero II fu «assa-
lito da crudele morbo nel febbraio del 1154.»3

Il 1° marzo 1877 si tenne una commemorazione in onore del 
gran Re normanno4. L’orazione funebre tenutasi in detta circostanza, 
dedicata al vescovo Ruggero Blundo, farebbe protendere per l’usanza 
di commemorare a Cefalù la morte del Re normanno il 28 febbraio. 
Questa ipotesi potrebbe dedursi dal fatto che, poiché il 28 febbraio 
di quell’anno fu un venerdì di quaresima, per gli effetti della regola 
canonica sopra accennata, probabilmente non fu possibile celebrare 
in quella data la memoria di Ruggero optando per un rinvio al dì 
successivo. 

2 Fr. Onofrio di san Gasparo, La fama oratrice nel mausoleo di Ruggiero II, primo Re 
di Sicilia Eretto dalla Pietà, Potenza e Magnanimità Inventrici - Orazione Funerale 
recitata nella cattedrale di Cefalù dal M.R.P. Fr. Onofrio di san Gasparo Carmelitano 
Scalzo nel corso del Quaresimale dell’Anno 1722. Celebrandosene l’Anniversario Reale 
à 27 febbraio. Consagrata all’Illustrissimo Signore D. Ignazio Perlongo presidente del 
Real patrimonio del Conseglio Di S.C.C.M., Palermo 1722. 
3 Can. dott. D. Ignazio Salemi, Elogio del Normanno Ruggiero Primo Re di Sicilia 
consecrato a Monsignor D. Pietro Tasca Vescovo di Cefalù dal Canonico dott. D. Igna-
zio Salemi, Napoli 1830.
4 P. Luigi Previti, Commemorazione recitata dal P. Luigi Previti nel Duomo di Cefalù 
il dì 1 marzo del 1877, Palermo 1877. 



381

Ruggero II sovrano attuale in ogni tempo

Cinque anni dopo, nel 1882, il Can. Francesco Fisichella tenne 
una Orazione5, la quale, oltre che accreditare come data della morte 
del Re normanno il 28 febbraio, contiene alcuni aspetti singolari: fu 
dedicata all’allora Sindaco della città, Antonino Colotta, che ne ave-
va voluto fortemente la pubblicazione, e attraverso uno spiccato uso 
‘politico’ della storia, dipinge anacronisticamente Ruggero II come 
un re costituzionale. Eccone un interessante lacerto: 

[…] Ruggiero ha coscienza dei suoi diritti, ma ha pure coscienza dei 
suoi doveri. Il potere non è arbitrio né onnipotenza, esso è pel popolo 
e per la nazione, la cui sovranità vien delegata nel suo esercizio entro 
i confini del diritto, i cui canoni vengono formulati in un contratto 
solenne: La Costituzione o la Carta - Grande idea che sola riepiloga 
tutto un sistema di principii, che sono il limite del potere, il diritto 
del popolo, la sovranità della Nazione che manifestasi nel Parlamento. 
Ruggiero riconosce questo grande principio in un’era di barbarie, e lo 
concretizza. Il Parlamento siciliano rivelasi direi in embrione a Melfi 
nel 1129, in cui savie leggi vengono promulgate; nello stesso anno a Sa-
lerno ove l’idea del Regno si discute e si delibera e nel 1130 in Palermo 
l’istituzione è già completa per la triplice rappresentanza delle diverse 
classi sociali che la compongono. E se l’Inghilterra è gloriosa della sua 
costituzione che risale al 1215; la Sicilia più gloriosa può additare la 
sua del 1130, e se volete del 1140. Salve o carta, o sublime rivelazione 
del diritto, Salve o patria mia, desti tu all’Europa questo grande inse-
gnamento; fosti tu la prima ad incarnare nella tua Costituzione il giure 
cristiano! E devesi a Ruggiero questo grande trionfo del diritto […]6 

L’Elogio Funebre di Ruggiero II re di Sicilia7 dell’abate Carlo Rai-
mondo rimarca l’uso politico del personaggio di Ruggero II, la cui me-

5 Can. Francesco Fisichella, Nei solenni funerali per l’anniversario di Ruggiero II 
Re di Sicilia - Orazione Funebre del Can. Francesco Fisichella recitata nel Duomo di 
Cefalù il 28 febbraro 1882, Cefalù 1882. 
6 Ivi, p. 11.
7 Abate Carlo Raimondo can. della Cattedrale di Nicotera, Elogio Funebre di Rug-
giero II re di Sicilia - letto negli annui funerali celebrati nella cattedrale di Cefalù il 
1 marzo 1893, Cefalù 1893. 



382

Vincenzo Garbo

moria storica viene politicamente distorta fino ad ergerlo quale cam-
pione dell’anti-socialismo8. Ecco le parole del Canonico Raimondo: 

si chiudano perciò la bocca quei certi miserabili ingegni, i quali 
vanno dicendo: la religione impicciolisce le anime grandi, abbassa 
i genii, ed è nemica dell’eroismo. Il Re normanno Ruggiero basta 
a smentirli […] O anima grande, o re Ruggiero, abbiamo tutti i 
fondamenti di credere che tu sei nel gaudio, e noi viviamo nelle 
pene, tu nel porto e noi agitati nel furore delle tempeste, tu tran-
quillo e beato, e noi miseri ed infelici in questo mondo che caccia 
il crocifisso per amare il pugnale, lacera il Vangelo per propugnare 
idee socialistiche e sovversive, dimentica la voce di Dio per ascoltarsi 
quella dei distruttori dei Troni e degli Altari9.

Un impulso particolarmente forte pare avere avuto la ‘tradizione’ 
della commemorazione dell’anniversario della morte di Ruggero II 
in particolare negli anni dell’episcopato di Mons. Giovanni Maria 
Proto (1844 - 1954), il quale fece realizzare un’urna contenente una 
corona e finto scettro, da esporsi in Cattedrale in occasione dell’an-
nuale commemorazione ruggeriana.10 

In conclusione, almeno sin dal XVIII secolo è attestata l’usanza 
di commemorare solennemente nella Basilica Cattedrale di Cefalù 
l’anniversario della morte del Re Ruggero II, esaltandone la figura 
nella storia del Regno di Sicilia e accentuandone lo stretto legame 
con la ‘sua’ Cefalù’. 

Con buona probabilità la volontà di rimarcare la connotazione 
identitaria del re normanno per la città nella quale egli volle realiz-
zare la Basilica, che nelle sue intenzioni avrebbe dovuto ospitare il 
Pantheon della dinastia, indusse a scegliere una data che fosse altra 
rispetto a quella accettata dalla maggior parte delle fonti, ossia il 

8 Si ricordi che il Partito Socialista Italiano era stato fondato appena un anno 
prima (anno 1892). 
9 Raimondo, Elogio Funebre di Ruggiero II, cit., p. 11 s. 
10 Negli Ordines Divini Officii della Diocesi è segnata la data del 27 febbraio negli 
anni: 1848, 1851, 1852 e 1855 (Sede Vacante).



383

Ruggero II sovrano attuale in ogni tempo

26 febbraio. Nei documenti che abbiamo fin qui esaminato c’è una 
oscillazione tra il 27 e il 28 febbraio.11 

Eppure non può escludersi che il 28 febbraio possa essere legato 
alla tradizione orale secondo la quale quello fu il giorno in cui gli 
abitanti di Cefalù appresero, con sgomento, la notizia della morte 
del gran Re. Questa vulgata potrebbe fornire una traccia per riesa-
minare la possibilità che la scomparsa del Re normanno possa essere 
avvenuta il 27 febbraio. 

Dagli Elogi funebri emerge un legame filiale tra la città di Cefalù, 
la quale reca con sé gran vanto dall’essere stata così benvoluta da 
un sovrano tanto importante non solo in relazione alla sua epoca 
ma rispetto alla storia intera, e Ruggero II. Certamente l’intelligenza 
politica di quest’ultimo, coniugata ad una illuminata visione del-
la società e dell’agire politico, furono strumentalizzate nelle epoche 
successive. Nell’800 si arrivò ad additarlo, come abbiamo visto, ora 
come a campione del costituzionalismo, ora come un avversario del 
socialismo. L’immagine che appare di Ruggero II nel fluire dei secoli 
è quella di sovrano il cui esempio rimase in ogni tempo; un padre 
di cui i suoi figli cefaludesi serbano una memoria devota e ricono-
scente; un esempio che travalica la sua epoca permeando, non senza 
evidenti forzature, la contemporaneità di coloro che ne scrissero ca-
ricandolo di una attualità senza tempo.

11 Altre date, come il primo marzo, sembrano più essere legate alle fluttuazioni 
derivanti dal calendario Liturgico.







Finito di stampare nel mese di febbraio 2022
presso le Officine Tipografiche Aiello & Provenzano

Bagheria (Palermo)





Sotto lo sguardo di

So
tto

 lo
 sg

ua
rd

o 
di

RUGGERO

RU
G

G
ER

O

Un sovrano, un regno, una città del Mediterraneo medievale

Centro Studi Ruggero II - Città di Cefalù

a cura di 
Francesco Paolo Tocco

To
cc

o




